® ® &
®
] _ B
0000Q @
© eoooo00
N\ @
& B & W
090006 O0GO
@ ®
Alarrayy
Roger Bastide
SOCIOLOGIA Y PSICOANALISIS
® .
e ® &
@ X N N
® 00000000
@ &
kel ®
& @0
L % ®
o6 ©
® 000 ®6
® ©
0000
pra o0
'Y
0 © 000
®o






COLECCION EXPERIENCIA






ROGER BASTIDE

SOCIOLOGIA Y
PSICOANALISIS






ROGER BASTIDE

SOCIOLOGIA
Y
PSICOANALISIS

|/

COMPANIA GENERAL FABRIL EDITORA
BUENOS ATRES



Titulo del original francés:
SOCIOLOGIE ET PSYCHANALYSE

© bv Presses Universitaires de France

Traduccién de
HERMAN MARIO CUEVA Y

SUSANA DE ALDECOA

IMPRESO EN LA ARGENTINA
PRINTED IN ARGENTINA

Queda hecho el depésito que previene la ley ntmero 11.723.
© 1961 by Comrpafifa GEnerar Fasrir Eprroma, S. A., Bs. As.



INTRODUCCION

En la obra de Freud debemos distinguir dos partes muy
diferentes: una psicologia social y una sociologia psico-
logica.

La psicologia social de Freud (que se confunde, dicho
sea de paso, con la psicologia individual) presenta, res-
pecto de las doctrinas cldsicas que estaban de moda cuando
Freud escribia sus primeros trabajos, un progreso inne-
gable. El padre del psicoandlisis tiene en cuenta, en efecto,
la influencia ejercida sobre el nifio, en su formacién y en
su desarrollo, por la constelaciéon familiar en la cual vive,
¥ en las experiencias que afronta en sus relaciones con
los demds. Sin duda, su biologismo, su teoria de los instin-
tos, y su concepcién de la inmutabilidad de los complejos
que explican la conducta humana, le impidieron elaborar
una psicologia social mds precisa. La sociedad continiia
siendo aun exterior al individuo;, mds que fuerza creadora
es obstdeulo, y mo actia sino desviando el flujo de la
libido o provocando una serie de dolorosos traumatismos.
Aun cuando la sociedad se internalice en forma de Padre
introyectado y sublimado, constituye un superys, un estra-
to superior del espiritu (dicho sea de paso, inconsciente),
cuyas relaciones con el Yo o Ego son atin poco conocidas.
En suma, atrapado entre la psicologia cldsica (que consi-
dera las almas de las distintas personas como otras tantas
islas cerradas, impenetrables entre si) y la sociologia de
las representaciones colectivas, de las instituciones crista-
lizadas, Freud no logré alcanzar la solucién hacia la cual
se orienta cada vez mds la ciencia actual. Sin embargo
tuvo el mérito de situar al individuo en sus relaciones con
los demds; su psicoandlisis estd vinculado a la inter-
psicologia.



La sociologia de Freud estd emparentada con todo ese
grupo de sociologias representadas en Francia principal-
mente por Tarde, pero que conocieron sus mds vivos éxi-
tos, hace ya algunos afios, en Estados Unidos, y que se
pueden llamar sociologias psicoldgicas. Al partir del hecho
de que la sociedad estd compuesta por individuos, se quiere
hallar la explicacién final de los hechos sociales en los
instintos, en las necesidades, los deseos y los intereses
de los individuos; en unag palabra, en los hechos de orden
psicolégico. Pero la mayoria de estas docirinas buscaba
esa explicacién en los fenémenos conscientes, tales como
los sentimientos o los intereses. Olvidaban que nuestro
comportamiento no siempre estd guiado por ideas claras
Y que nuestras ideologias son casi siempre racionaliza-
ciones elaboradas demasiado tarde. Al internarse median-
te el psicoandlisis hasta lo mds intimo del individuo, al
descubrir la accién de deseos inconscientes en las imdge-
nes de los suefios, en los sintomas histéricos o en los ritos
de los obsesos, Freud no tuvo mds remedio que pregun-
tarse si las instituciones humanas no provenioen sobre todo
de esas fuentes secretas y ocultas, y si las mds bellas
flores de nuestra civilizacién no nacian, en definitiva, en
el equivoco estiéreol de nuestra sexualidad., Aunque den-
tro de los limites de esa orientacién psicolégica, Freud
proporciond, pues, las bases de una sociologia nueva que,
tal como su psicologia, incluia los hechos por explicar en
la interpsicologia. Dos grandes instintos luchan en el
hombre: el instinto de muerte, destructor de todo vinculo
social, y el instinto de vida, la libido, creador, por lo con-
trario, de la sociabilidad. Es menester adn, ya que lo
genital contindae siendo un peligro, que la libido se dese-
zualice y que el vinculo fraternal homoserual ocupe el
lugar del vinculo filio-paternal.

Ezxaminaremos, en una primera parte, esta psicologia
social y esta sociologia freudiana. Veremos en qué medida
los conceptos directivos de la psicologia social y de la
interpsicologia de Freud, por muy vinculados que puedan
parecer con ciertos conceptos de la sociologia durkheimia-
na, estén en el fondo alejados de ellos. En consecuencia,
una conciliacién entre Freud y Durkheim, como la que
sofiaba Jones, era imposible. El psicoandlisis no puede
constituir un feliz complemento de la sociologia objeti-
vista. Es antagonista de ésta y veremos construir a los
discipulos de Freud, sobre los principios de su maestro,

10



toda una sociologia, original por cierto, pero que nada
tiene en comin con la sociologia cldsica.

La reaccién no habia de hacerse esperar. Ya lo veremes.
Sin embargo, no todos los argumentos lanzedos contra
el freudismo tienen igual valor. Tendremos que hacer una
seleccion entre ellos. Ha sucedido quizd, en cuanto a los
socidlogos, lo que sucede en unag cura psicoanalitica. El
enfermo se rebela contra la interpretacion que el médico
da a sus trastornos psiquicos; a veces, abandona inmedia-
tamente las consultas. En ciertas objeciones formuladas
a la sociologia freudiana, sobre todo en el tono con que
estdn hechas, se evidencia un fenémeno andlogo al de la
“resistencia” de los enfermos. La critica de Freud debe
fundarse en hechos y no consistir en una no-aceptacién
pura y simple. Comprendido ast el problema, desapare-
cen muchas de las objeciones consideradas esenciales.
Del mismo modo, el mito edipico de Freud, su teoria
de la horda primitiva, en la cual se basa toda su sociolo-
gia, en la actualidad no puede sostenerse. Es una hipétesis
que las observaciones no confirman. Se podria, sin duda,
salvar lo esencial, al menos para una explicacién de las
instituciones sociales en virtud de la libido, al hacer del
complejo de Edipo no un acontecimiento histérico, que
tuvo lugar una vez en la vida de la humanidad, sino un
fendmeno del inconsciente, de orden dnicamente psiquico.
Pero aun asf, no podemos aceptarlo. El gran error de
Freud, como ya veremos, ha sido su biologismo, que lo
llevé a creer que cuanto él habia descubierto, al psico-
analizar a occidentales del siglo x1x, tenia validez uni-
versal. El complejo es una formacién social, en conse-
cuencia, relativa a las diversas civilizaciones, a los dife-
rentes medios sociales, inclusive en el dmbito de una
misma civilizacién. No se trata de un fenémeno de la
naturaleza; es un hecho de la “cullura”.

Mas no todo el freudismo es alcanzado por esa critica:
cierto nimero de sus conceptos son todavia vdlidos; sub-
sisten ciertos procesos psiquicos que tienen sus analogias
o sus funciones explicativas en la vida social; subsiste,
sobre todo, un método. También vemos que en la actuali-
dad se produce un acercamiento entre el psicoandlisis y
la sociologia. Naturalmente, se trata de un muevo psico-
andlisis y de una sociologia igualmente reformada. Pero la
idea de la reciprocidad de los puntos de vista, de la con-
substancialidad de la conciencia individual y de la con-

n



ciencia social, ast como de la reciprocidad de accién entre
lo psiquico y lo socioldgico, han hecho posible ese esfuer-
20 de conciliacion, sobre una base nueva, con respecto
e la que adoptaba Jones. ;Significa lo dicho que esta sin-
tesis, que por otra parte cobra formas diferentes segin
los autores, nos satisfard siempre? No; también aqui es
indispensable una revisién critica. Tenemos, inclusive,
la impresion de que el nuevo psicoandlisis, en su voluntad
de otorgar primaciae al factor socigl, desecha a veces, de
muy buen grado, innegables conquistas de Freud. Y, en
particular, el papel de la sexualidad.

Tendremos pues que analizar, a nuestra vez, el proble-
ma de las relaciones entre el psicoandlisis y la sociologia,
y trataremos, para concluir, de presentar acerca de ¢llo
un punto de vista que se aparta sensiblemente del pro-
puesto por muchos psicoanalistas, socidlogos o antropd-
logos de las escuelas estadounidenses, pero que, segin
creemos, evita la analogia entre los procesos patolégicos
y los procesos sociales y otorge a lg sexualidad un lugar
importante en la vide social. En cambio, esas escuelas
parecen incurrir, a nuestro juicio, en el error de hacer
en general lo contrario: conservan la discutible analogia
de lo normal con lo patolégico y rechazan el elemento de
sexualidad.

12



PRIMERA PARTE

UBICACION HISTORICA DEL PROBLEMA
DE LAS RELACIONES ENTRE EL
PSICOANALISIS Y LA SOCIOLOGIA






CAPITULO PRIMERO

FREUDISMO Y SOCIOLOGIA

PArA JuzGar adecuadamente las relaciones entre la doctri-
na de Freud y la sociologia es menester remontarse a la
época en que Freud escribié sus primeras obras. El indi-
viduo y la sociedad, entonces, eran considerados como en-
tidades distintas y antagonistas. La psicologia y la socio-
logia formaban dos mundos separados. Y muchos hombres
de ciencia ge esforzaban por resolver un dilema planteado
en términos insolubles. Si Freud, en cierta medida, con-
tinGa el pensamiento de su época (y cosa que se le re-
prueba harto a menudo actualmente), no es menos cierto
que ha sido uno de los primeros en situar al individuo,
para conocerlo y comprenderlo mejor, en su medio social.
Sin duda, en él, la psicologia social se confunde con la
psicologia individual; sin embargo, el psicoanilisis muestra
la libido sometida a las experiencias infantiles, dependien-
do de la naturaleza de las relaciones de los nifios con sus
padres. En consecuencia, Freud es incontestablemente un
precursor.

Pero si en este punto se oponfa a la psicologia indivi-
dualista de fines del siglo X1x, por otra parte se oponia,
con idéntica fuerza, a la sociologia objetivista, tal como
la defendfa por entonces un Durkheim, por ejemplo. Los
hechos sociales, para este twltimo, no pueden explicarse
sino por hechos sociales antecedentes, y nunca, ni siquiera
en ultimo anélisis, por hechog psiquicos. Pues la sociedad,
mas que una simple suma de individuos, es una combina-
ci6n original; los hechos sociales no son simples extensio-
nes de fenémenos individuales; hay diferentes planos en
la realidad y cuando se pasa de un plano a otro, superior
a éste, nos hallamos en presencia de hechos originales
que exigen una interpretacién propia. Los psicoanalistas

15



reconocen que Durkheim tenfa razén al rechazar la psico-
logia de su época aisldndola de la sociologia cientifica que
intentaba formular. Es evidente, para ellos, que la psico-
logia conocida por Durkheim era demasiado insuficiente
para ser uUtil a la sociologia. Méas aun: lejos de ser Gtil,
hubiera sido méis bien una fuente de errores, como se
advierte en los intentos de los norteamericanos y en sus
deseos de querer explicar lo social fundidndose en el ins-
tinto, en los sentimientos o en la razén. Pero —afladen—
el rechazo de Durkheim sélo tiene wvalor histérico; si
Durkheim hubiera conocido el psicoanélisis, no habrfa es-
crito las Régles tal como las escribiél. Y, en efecto, en
el Suicide hay un curioso texto que parece confirmar esta
opinién. Para justificar su rechazo de las explicaciones
de orden psicolégico, Durkheim da como razén la insufi-
ciencia de nuestro conocimiento de los individuos: “Ac-
tualmente, se conviene en reconocer que la vida psiquica,
lejos de poder conocerse con una ojeada inmediata, tiene,
por el contrario, repliegues profundos que el sentido inti-
mo no penetra y que nosotros no alcanzamos sino poco a
poco, con procedimientos sinuosos y complejos.” Ahora
bien, Freud queria ofrecernos un conocimiento de ese in-
consciente que determina nuestros actos y en consecuen-
cia la nueva psicologia, més justa y més real que la anti-
gua, muy bien puede explicar lo que, como bien lo habia
visto Durkheim, la psicologia cldsica no podia esclarecer
con sus datos.

Asi, las relaciones entre el psicoandlisis ¥y 1a sociologia
son dobles y hay reciprocidad, al menos aparente, de pun-
tos de vista. La sociologifa nos ayuda a comprender al
individuo, al colocarlo nuevamente en un medio familiar,
y la psicologfa, por su parte, da cuenta de los hechos
sociales al hacerlos brotar del juego de la libido.

1

Pero, en realidad, en el psicoan4lisis esta primera apro-
ximacién entre la sociologia y la psicologia es més apa-
rente que real. Se puede, en realidad, comparar la censura
social de Freud con la compulsién social de Durkheim o

1 JonEs, Social Aspects of Psycho-analysis, Londres, 1923,
cap. I.

16



con concepto de control social de los sociélogos norteame-
ricanos. En ambos casos se trata, en efecto, de una in-
fluencia de la sociedad sobre el individuo. Pero la com-
pulsién durkheimiana aparta al nifio de la animalidad para
convertirlo en hombre: es esencialmente creadora. En
cambio, la censura social no crea nada, es puramente
inhibitoria: detiene en sus avances las tendencias asocia-
les, para arrojarlas al inconsciente, para reprimirlas. Con
todo, serfa menester no exagerar esa oposicién. Si bien
la censura, en si misma, no crea nada, indirectamente al
menos, al forzar a la libido a disfrazarse para poder cru-
zar més impunemente el umbral de la conciencia desem-
pefia una funcién positiva. Estd en el origen del simbolis-
mo o de las derivaciones. El rechazo, por ejemplo, de las
tendencias edipicas obliga a la libido a buscar otras vias
de desahogo y hace posible el amor conyugal. Por su par-
te, la compulsién social de Durkheim y el control social
de los socidlogos norteamericanos no descuidan el aspecto
inhibitorio de la sociedad. Vayamos méas lejos. Tanto en
el psicoandalisis como en la sociologia, se halla el paso de
la compulsién dolorosa a la aceptacién gozosa. Durkheim
parte de la dualidad existente entre nuestra naturaleza
sensible y nuestra naturaleza social, de la resistencia de
la primera a las obligaciones de la segunda, y tal conflicto
suele asumir a menudo proporciones dolorosas para la
vida moral. Pero la sociedad no significa sélo obligacién;
es, también, valor, y objeto de deseo. Asi, el padre que
es internalizado por el nifio y que dirigird en él la accién
de la censura, es a la vez odiado y querido, Dios y el Dia-
blo, reprobacién e ideal libremente aceptado. El pequefio
se identifica con la imagen de doble aspecto que se forma
de los padres: negativo el uno —“No seas asi, no hagas lo
que tu padre te prohibe”—; positivo el otro —“Sé asi, co-
mo tu padre”—, De ese modo el superyé parental, al re-
primir los deseos peligrosos para la vida social, da al indi-
viduo, al mismo tiempo, la fuerza para superarlos. Tam-
bién todo cuanto hay de importante en el mundo, todo lo
que constituye nuestra civilizacién —Ila religién, la moral,
el sentimiento social-— derivan indirectamente de la cen-
sura: “Esos tres elementos han sido adquiridos en virtud
del complejo paternal: la religién y las restricciones mo-
rales, a consecuencia de la victoria sobre el complejo de
Edipo; los sentimientos sociales, ante la necesidad de su-
perar los restos de rivalidad existentes entre los miembros

17



de la nueva generacién” ! y Malinowski, mas tarde, nos
demostrard que si en ciertas sociedades primitivas la cen-
sura es menos severa, el niimero de neurosis disminuye;
pero que al mismo tiempo la marcha de la sociedad se
ve afectada por una detencién en el camino de la civi-
lizacién.

Sin embargo, en el momento en que los datos del psico-
andlisis y de la sociologia parecen méis préximos, el abis-
mo se abre nuevamente. Pues la censura sélo indirecta-
mente es creadora, como ya dijimos, por las deformacio-
nes, las sublimaciones, los desplazamientos que exige a la
libido; pero sélo la libido continda siendo esta fuerza dina-
mica, esa pulsién individual e instintiva surgida de las
profundidades del yo. Mas la compulsién de Durkheim
es creadora por excelencia, y el hombre social constituye
el conjunto de las representaciones colectivas que nos im-
pone el grupo. El alma, en lo que tiene de realmente
humano, es siempre hija de la ciudad.

Si bien la censura no se confunde con la compulsién
social o el control institucional, no deja de ser un hecho
social, y a titulo de tal merece un estudio algo més deta-
llado por nuestra parte. Se pueden distinguir tres perio-
dos en la vida de Freud. Al principio estudia, sobre todo,
los efectos de la censura sobre la vida psiquica; busca
después el origen y la evolucién de esos fenémenos de
represién y por ultimo, a partir de 1910, pasa de la psico-
logia a la sociologia genética.

Ante todo, Freud se limita a clasificar los tipos de re-
presién y distingue una represién normal, una represién
insuficiente, y una represién exagerada. La represién es
normal y, en consecuencia, 1til, cuando la libido reprimi-
da puede hallar facilmente vias de canalizacién, que no
turben a la sociedad, o sublimarse, por ejemplo, mediante
el paso del erotismo al misticismo. El suefio nocturno, al
permitir a nuestros deseos mas equivocos el logro de un
desahogo, facilita esa censura normal y constituye para
la méiquina humana algo asi como una valvula de segu-
ridad que deja escapar el vapor cuando aquélla alcanza
una presién excesiva. Pero hay gente en quien la repre-
sién es insuficiente —seres perversos, obscenos o liberti-
nos—, que forman la clase en la cual se reclutan los cri-

1 J. M. LACAN, Encyclopédie franguise, t. ViiI 13-403,

18



minales; y hay personas en quienes la represién es exa-
gerada. Tal el punto de partida de lag perturbaciones
neuropiticas, Cuando, por ejemplo, los padres castigan
con excesiva dureza a sus hijos durante el perfodo de
exhibicionismo sexual por el que fatalmente pasan todos,
¢stos se refugian en la falsa verglienza, en el pudor en-
fermizo, la afici6bn morbosa por la soledad, y tienden a
la esquizofrenia,

Al respecto, Freud no hace distinciones entre los dos
sexos. Para Jung, ya se sabe, la represién actia en forma
antitética en el hombre y en la mujer. El ideal del hom-
bre es la virilidad, la posesiéon de virtudes tales como
coraje fisico, energia, dominio de sf mismo, y la sociedad
ahoga en él los sentimientos m&s bien femeninos; ello
explica por qué todo hombre tiene, como contraste, un
alma femenina oculta. Las mujeres, en cambio, se ven
obligadas a rechazar la parte viril de su ser, y asi se en-
tiende por qué poseen inconsciente masculino, y no ya
anima, sino animus. Y cuando este animus logra superar
la censura social se manifiesta por rasgos considerados
como caracteristicos de la psicologia masculina: gusto por
la argumentacién légica, deseo de pronunciar siempre la
ultima palabra, de tener permanentemente razén.

En una segunda etapa de su obra, Freud procura esta-
blecer la evolucién que sigue la censura social en el curso
de la vida humana. El bebe pequefio se ve privado, por
sus padres, de sus mé4s caros placeres: chuparse el pulgar,
meterse los dedos en la boca, tocarse las partes genitales.
Pero sobre todo en el momento de la masturbacién, por
otra parte instintiva y espontdnea, y no voluntaria y vi-
ciosa, la represién paterna o materna asume su forma més
terrible: la amenaza de castracién; y aunque se trata de
una amenaza imaginaria, no por esgo tiene influencia me-
nos considerable y suscita un traumatismo a menudo du-
radero. La censura social es, en primer lugar, pues, una
compulsién casi fisica, una amenaza material y brutal, y
cuando el nifio llega a la etapa edipica, vincula la ame-
naza de castracién con su rivalidad sexual con el Padre,
respecto del amor de la Madre.

Hasta aqui la represién es externa; se internaliza maés
tarde, en el momento de la formacién del superyé. Pero
esa internalizacién no se realiza bruscamente. En el esta-
dio edfipico, en el que acabamos de detenernos, el chiqui-
llo siente celos de su padre; pero le gustarfa ocupar su

19



lugar, reemplazarlo junto a la madre; el padre es ya un
modelo digno de imitacién, lo que se desea ser o llegar a
ser; poco a poco, se pasa de los celos a la admiracién y
ello representa el punto de partida de la asimilacién. El
infante ha superado la tentacién del incesto, pero es ne-
cesario que su libido fluya: “feminizard” entonces al padre,
que pasara a ser el nuevo objeto de su sexualidad y que
ahora representari lo que se desea tener, poseer. Es el
segundo momento de nuestra identificacién. El apego del
muchacho al padre implica, pues, su introyeccién; el padre
internalizado se convierte en el ideal del yo, o supery6,
que en adelante criticard a la libido; en suma: se convierte
en el poder moral inhibidor y critico, en la voz interior de
la conciencia.

En la nifia, ni influye la amenaza de castracién, ni la
etapa edipica tiene la misma importancia; y por ello “el
superyé tiene mucha mé4s dificultad en formarse... La
educacién, la intimidacién, el temor de no ser amado ac-
tdan més efectivamente sobre la nifia que sobre el varén,
¥y a tales causas se deben las transformaciones producidas”.
En el adulto, en fin, tenemos —al menos, segin los psico-
analistas de la escuela francesa— el temor de la opinién
pliblica; las inhibiciones son de caricter social més que
familiar. Nos acercamos ya a la sociologia. Pero atin asf
no se trata de un orden de hechos nuevos: “La angustia
social o el temor de la opinién puablica derivaria del temor
a la conciencia, el cual, a su vez, serfa un suceddneo del
temor que siente la criatura a perder el amor de sus pa-
dres, otro aspecto del temor a la castracién” 1,

Pero la historia del individuo no hace més que recapi-
tular la historia de la humanidad; en consecuencia, nos
es facil comprender cémo aparecié la censura en el mun-
do. Naci6, también, del miedo a la castracién: pero lo que
en el nifio es s6lo amenaza imaginaria ha sido otrora ame-
naza real. En la horda primitiva, el padre y los hijos se
baten en torno de la hembra; el primer hombre que, en
ese combate, arrancé los 6rganos genitales a su adversa-
rio advirtié que el castrado dejaba de ser un rival. El
padre habria, pues, castrado a sus hijos para reservarse
la posesién exclusiva de la madre. Por lo tanto, la pri-
mera repregién no habria sido represién moral, sino re-
presién fisica y brutal; no la obra de la colectividad que

1 ObpIER, Contribution & U'étude du Surmoi (Rev. frang. Psy-
chan., 1927).

20



Insta al individuo, sino la de un hombre que lucha contra
otros hombres. Wittels sitia esta primera forma de cen-
wura en la época glaciall. Serd menester el parricidio ori-
glinal, los remordimientos y el totemismo para que el Pa-
dre se internalice o méis bien se exteriorice en forma de
un Dios, que ponga limites, que rodee al individuo de
tablGes y de prohibiciones, primera forma del superyé.
Pero éste es un supery6 mitico o social.

Los soci6logos hablan, también, de una internalizacién
de las compulsiones colectivas; y segin parece, a juicio
de Bovet o de Piaget, esta internalizacién se realiza pri-
meramente en el 4mbito familiar. Pero al afirmar esto
iqué lejos nos hallamos de Freud! Se niega la existen-
cia de una humanidad animal; los hombres han vivido
siempre en sociedades y, por lo tanto, las conciencias, al
interrelacionarse, dan nacimiento a un alma colectiva, di-
ferente y superior, ya que no exterior a los individuos.
Esta alma colectiva es la que impulsa, detiene u obliga.
En las multitudes es fécil apreciar su actividad; pero
cuando los hombres se dispersan, esa conciencia colectiva,
seglin Durkheim, no deja de existir en lo intimo de cada
individuo y de dirigir la conducta del mismo. Asf, mien-
tras los psicoanalistas hacen surgir la presién, en dltimo
analisis, de las representaciones colectivas, en forma de
opinién piiblica, del miedo a la castracién, los adherentes
de la escuela sociolégica durkheimiana hacen surgir esas
mismas representaciones de la acumulacién y de la mor-
fologia social. En tanto que para Freud todo nace de la
lucha, para Durkheim todo procede de la cooperacién y
de la comunién.

Por m&s que damos vueltas al problema en todos sus
aspectos, aun alli donde el antiguo psicoanilisis parecia
cercano a la sociologfa —respecto de la accién del grupo
social sobre el individuo—, adn allf, repetimos, la diferen-
cias son fundamentales, como se ve.

Pero no nos demos atin por vencidos. Y consideremos
una vez més el tema examinindolo desde otro punto de
vista. Durkheim y su escuela demostraron, al proclamar
que los hechos sociales debian ser tratados como cosas,
que existe una compulsién social, asi como existe una
compulsién fisica. Tal como hay un mundo exterior so-
metido a un determinismo rigido y que se impone a nos-

1 F. WIiTTEL8, Motifs tragiques, Berlin, 1911,

2]



otros por la percepcién, del mismo modo existe un mundo
social, igualmente sometido a leyes y cuyas normas o
valores debemos respetar forzosamente. Ahora bien, en-
contramos justamente en Freud y sus discipulos una idea
anéloga: la del principio de realidad.

El principio del placer, o la libido, nos impulsa a evitar
el dolor, a satisfacer nuestros deseos; pero choca con las
duras realidades exteriores y debemos adaptarnos al me-
dio que nos rodea. EIl nifio pequefio vive al principio en
un mundo puramente imaginario e ignora todo lo que
malogra sus deseos. Pero ese método alucinante luego
deberd ser abandonado y serd menester tener en cuenta
los datos aportados por los sentidos. Mas esos sentidos
nos dan no sélo la imagen del mundo ffsico, sino tam-
bién la del mundo social. Vale decir que Freud postu-
la la existencia de una sociedad objetiva, exterior a los
individuos, de una sociedad con leyes y normas propias,
Yy a la que debemos adaptarnos so pena de convertirnos
en neur6ticos. Una vez mé&s nos acercamos a la sociolo-
gfa, tal como se la define generalmente,

Pero Freud no acepta facilmente el dualismo, aunque
a cada instante tropiece con él; trata siempre de superar-
lo; asf la sublimacién o la derivacién —dos conceptos, di-
cho sea de paso, muy diferentes y que no deben ser con-
fundidos-— nos permiten realizar la unificacién entre el
principio de placer y el principio de realidad. La libido
choca con las compulsiones de la sociedad; es, pues, apar-
tada por la censura, inhibida, sumida en lo inconsciente;
“sin embargo, es posible obtener una solucién del conflicto
entre las fuerzas represivas y las fuerzas reprimidas, des-
viando la energfa de estas Gltimas hacia otros objetivos...;
cuando la transformacién se efectGa de acuerdo con las
exigencias de la realidad exterior y de los ideales cons-
cientes representa un beneficio importante para los pro-
gresos de la civilizacién y de la cultura, ya que se traduce
por la liberacién de cierta cantidad de energia utilizable
en el trabajo social y en la satisfaccién de necesidades
de la sociedad”, Lo que equivale a decir no ya que la
sociedad no se limita a inhibir por medio de la censura,
sino que es también un mundo de valores, ¥y que indica
las orientaciones a imprimir a nuestra fuerza psiquica.

1 JoNES, Traité théorique et pratique de psychanalyse, Pa-
ris, 1935, p. 13.

22



T.a sublimacidn constituye el aporte constructivo de la
sociedad, en el andlisis freudiano.

Mas no sélo el principio del placer se encuentra asf
completamente impregnado por el principio de realidad
que lo canaliza y lo dirige en sentidos determinados; tam-
bién, recfprocamente, el principio de realidad se mantiene
durante largo tiempo (si no siempre, para muchos indi-
viduos) totalmente matizado por el principio del placer.

Veémoslo, sucesivamente, en lo tocante al mundo fisico
y al mundo social, pues hay paralelismo entre ambos. El
recién nacido comienza esforzdndose por volver, mediante
sus ldgrimas y sus gritos, a su situacién primitiva de feli-
cidad en el vientre materno. Pero, naturalmente, se trata
de algo imposible; y entonces el nifio est4 obligado a re-
presentarse los fines deseados en forma alucinatoria e
imaginaria. Utiliza para ello sus descargas motrices, sus
lagrimas y sus gritos, que modifican la situacién en que
se encuentra en el sentido de sus deseos, ya que sus re-
clamos atraen inmediatamente a la madre o a la nodriza.
Y como no se da cuenta de cuanto lo rodea, es muy natu-
ral que en esta segunda fase imagine poseer un poder
miégico que le permite satisfacer sus deseos. El principio
de placer domina entonces al principio de realidad. Es
el estadio 1lamado de 1a omnipotencia mégica alucinatoria.
Pero como a medida que el nifio crece sus deseos se com-
plican, se ve obligado a utilizar, para satisfacerlos, signos
cada vez més especializados; crea un lenguaje por medio
de ademanes y gestos y es la etapa de los gestos méigicos.
Sin embargo, no siempre son satisfechos sus deseos, y el
individuo que se crefa todopoderoso, pues se sentfa “uni-
ficado con el universo” que le obedecfa, se ve frustrado
por el mundo que lo cerca. Comienza entonces a dis-
tinguir entre ciertas cosas periféricas que no le obede-
cen, tales como el mundo exterior, y su propio ego; pasa
de lo subjetivo a lo objetivo, aunque esta objetivacién no
destruye inmediatamente los vinculos entre el yo y el
no-yo. Este es el estadio animista. Los objetos se le pre-
sentan al nifio como dotados de vida, de actividad; tiene
la sensaci6n de que, alrededor de él, existen poderes divi-
nos distintos del suyo y de que la satisfaccién de sus de-
seos no depende inmediatamente de sus ademanes magi-
cos, El reconocer este condicionamiento constituye el pro-
ceso de objetivacién. El mundo exterior perderd poco a

23



poco sus visos mégicos y la realidad se separard de la
libido 1.

Naturalmente, este proceso de desencantamiento es lar-
go y diffcil. El nifio, que choca con lo real, quiere prime-
ramente destruir este mundo nuevo desobediente, sobre
todo a partir del momento en que se ve destetado. En-
tonces arroja fuera de su cuna todo lo que toca. Cobra
as{ conciencia de la diferencia entre el yo y el no-yo. Con
el descubrimiento del espejo, el nifio va ain més lejos: re-
corta en el marco espacial la imagen de su propio cuerpo,
que se torna algo asf como un objeto exterior en relacién
con su verdadero yo 2. El complejo de intrusién nos hace
pasar de la realidad psiquica a la realidad social. En ver-
dad, existfan ya, anteriormente, el padre y la madre. Pero
como estaban pendientes del cuidado del nifio, como res-
pondian a todos los gestos y a los minimos llantos de éste,
se hallaban incluidos en la visién alucinatoria y mégica
que el nifio se hacfa del no-yo; pertenecfan, en cierta me-
dida, al principio de placer y no constitufan totalmente
una realidad objetiva, exterior e independiente. No ocu-
rre lo mismo con el hermanito menor. Hay, sin duda, un
momento en que el recién llegado no es todavia ideado
como “otro”; o méis bien ese otro no es considerado sino
como un espejo, ante el cual es posible exhibirse, desfilar,
ejercer despotismo o poderes de seduccién. Sélo que, aho-
ra, los padres dividen su afecto entre los dos pequefios, y
se interesan atin méas por el menor, que requiere mayores
cuidados paternos. A través de estas nuevas frustracio-
nes, cbleras y celosg, el nifio aprende a distinguir su per-
sona de las demds personas.

El conocimiento de la realidad, tanto soclal como fisica,
se adquiere, pues, mediante toda una serie de desilusiones.
Pero todo esto sélo es comprensible merced a que el mun-
do exterior y el mundo social existen ya cuando el nifio
nace, y a que chocard tanto contra uno como contra otro.
Ahora bien, allf se reconoce la necesidad de unir las socio-
logia con la psicologia. Sin duda, el psicoanéilisis recrea
los conceptos rectores de la sociologia, tal como ésta exig-
tia en su época; los elabora de manera nueva; la censura

1 TERENCZI, Sex in Psychanalysis, trad. ingl., Boston, 1916,
pp. 213-90.

2 J-M. LacaN, Le stade du miroir, théorie d'un moment
structural et génétique dans la constitution de la realité (Con-
greso Internacional de Psicoandlisis de Marieband, 1935).

24



social no es ni la compulsién durkheimiana ni el control
institucional; el papel de la sociedad se divide en dos par-
tes: por un lado, la censura inhibitoria; por el otro, la su-
blimacién que canaliza las pulsiones del id segiin los va-
lores culturales del ambiente en que se vive. Pero el psi-
coandlisis también coloca, al comienzo de su psicologia, el
principio de realidad junto al del placer. Y ello nos basta
por el momento para sentar las bases de una futura re-
conciliacién.

Empero, una nueva dificultad nos detiene. Esa realidad
social, para el nifio, es la familia. M4s atin, los distintos
miembros de la familia. Las relaciones entre lo individual
¥ lo social se plantean en términos de interpsicologia. La
sociologia ;puede aceptarlo? ;Qué es lo més importante:
la familia o la sociedad? ;La familia, acaso, no es una des-
agregacién de una sociedad mas vasta? ;O la sociedad se
forma, por el contrario, a partir del niicleo familiar? Una
nueva confrontacién se torna necesaria.

11

:Qué es una familia? En principio, es un grupo biolégico
que continda la vida animal, y cuyas principales funciones
son la procreacién v la educacién de los hijos. Pero es
también una institucién social, que tiene una organizacién,
juridica o consuetudinaria, variable segin las épocas o los
lugares. Evidentemente, las tendencias sexuales son de-
masiado peligrosas, por las pasiones que excitan, y la
mujer, para el hombre primitivo, a consecuencia de la
sangre menstrual, tiene demasiadas impurezas como para
que las relaciones entre los sexos se puedan dejar libradas
a los caprichos individuales; asf, pues, en todas partes
interviene la sociedad para ordenarlas y controlarlas. La
familia es, asimismo, el centro de toda una serie de inter-
relaciones, afectivas, econémicas, culturales, entre los
sexos y las generaciones, relaciones que pueden ir del
conflicto a la interpenetracién de conciencias. En estas
relaciones hallarfamos todos los niveles de lo social, que
fueron analizados por Gurvitch1l.

Es posible, naturalmente, concentrar el interés en uno u
otro de estos distintos aspectos, seglin se los considere

1 E. R. MOWRER, The Family, its organization and disorga-
nizgtion, Chicago, 1932,

25



més fundamentales. Partiendo de la consideracién del
parentesco primitivo, que es mistico mis que consanguf-
neo, vy del hecho de que en muchas sociedades arcaicas
no existe siquiera un término lingiiistico para designar el
grupo formado por la mujer, el hombre y los hijos, Dur-
kheim definié Ia familia, ante todo, como una institucién:
“Para que haya familia no es menester que haya convi-
vencia, no es suficiente que haya consanguinidad. Pero es
menester que haya derechos y deberes, sancionados por la
sociedad, y que éstos unan a los miembros de la familia.
En otras palabras, la familia s6lo existe en la medida que
es institucién social, a 1a vez juridica y moral, y colocada
bajo la salvaguardia de la colectividad ambientel. Pero,
;se tiene derecho a descuidar los demd&s aspectos de la
familia? Y el psicoanélisis, al estudiar las relaciones, ya
que no econémicas, de divisién del trabajo, por lo menos
afectivas, entre 1os sexos v las generaciones, ;no completa
acaso Utilmente 1a sociologia dukheimiana? Muchos socié-
logos norteamericanos parecen pensar asf: al estudiar la
bibliograffa de la sociologfa doméstica de Estados Unidos
-sorprende el lugar que junto a las formas juridicas ocupan
los datos del psicoanélisis freudiano 2.

Examinemos pues, rapidamente, esta microsociologia
psicoanalitica para ver si puede o no concordar con la
sociologfa. La relacién primaria es la del nifio con la
madre. Fisicamente, la criatura depende de su madre;
continGa siendo, muchos meses después de su nacimiento,
carne de su carne, sangre de su sangre; s6lo vive de la
leche materna, de los reiterados cuidados de la madre.
Sociol6égicamente, 1a madre es la educadora de los instin-
tos y de los primeros reflejos condicionados; ella regula
el ritmo de la vida digestiva de la criatura, reprime los
ademanes inconvenientes, le da de mamar a horas esta-

1 DURKHEIM, La famille conjugale (Rev. Philos., 1921).

2 PArT, The effect of an Unsatisfactory Mother-Daugther
(The Family, 1926); FLUGEL, The Psycho-analytic Study of
the Family, Londres, 22 ed., 1926; K. YoUNG, Parent-Child
Relationship (The Family, 1927) ; H. GRIFFIN WOOLBERT, T'ype
of Social Philosophy as a Function of Father-Son Relation-
ship, Chicago, 1930; L. 8. COTTRELL, Roles and Marital Ad-
jusment (Publ. of the Am. Soc., XXVII, 1933) ; H. E. JoNESs,
The influence of Family Constellation (Personality Develop-
ment in Childhood, 1, 4, 1936) ; P. CARTER, T'he only Child in
the Family, Chicago, 1927, etcétera.

26



blecidas e impide que el nifio juegue con sus propios excre-
mentos. Sin embargo, Fliigel considera que se ha exage-
rado el papel de la madre; en muchos casos, la nodriza
puede ocupar el lugar de aquélla y las tendencias ambiva-
lentes de amor y de temor a 1a vez, que normalmente debe-
rfan concentrarse en la madre, se dividen entonces entre
la madre y la nodriza. Otros autores piensan que la
influencia de la madre es nefasta, que su agobiante afecto
amenaza destruir el sentido de iniciativa del nifio, conver-
tirlo en un introvertido y un sofiador. Toda la tesis de
Jung se basa en la idea de que el progreso individual se
funda en el sacrificio de 1a madre, en que el hijo, llegado
el momento, 1a rechace; y Rank sostiene una idea anéloga
para la historia de la humanidad L

La segunda gran relacién familiar es la del nifio con el
padre. El chiquillo comienza por detestar al padre (que
constituye un elemento de perturbacién en el vinculo de
amor que une a la madre con el nifio), antes de conver-
tirse, en el estadio edfpico, en su competidor celoso y
odiado. Ademds, el padre vive lejos de 1a familia, a menu-
do ocupado en menesteres de caza, pesca o guerra, en las
sociedades primitivas y, en nuesti as sociedades modernas,
por el trabajo que lo retiene, durante horas, lejos del
hogar; no es, pues, nada sorprendente el que sea consi-
derado un poco como el intruso, el extrafio, cuya presen-
cia jamés es vista con buenos ojos, en el curso de los
primeros afios. Pero el nifio se vera llevado, a continua-
ci6én, a admirar la fuerza paternal, a idealizar, es decir, a
divinizar al padre; tratard de parecérsele y lo internali-
zari. Cierto es que esta introyeccién tiene su contraparte,
pues la autoridad paterna puede acarrear un complejo de
inferioridad en el nifio, aficién al sufrimiento y desarrollo
de tendencias sidico-masoquistas. En cuanto a la nifia,
las cosas suceden de manera muy distinta. El afecto pri-
mario es, tanto en ella como en el nifio, el amor materno;
pero como el complejo edipico no pasa de esbozarse y no
se cristaliza, su libido se orienta rapidamente hacia el
sexo masculino. El complejo de Edipo es reemplazado
por el de Electra, y hasta por el de Sara, hija de Raguel
(el demonio Asmodeo mata uno tras otro a todos los ma-
ridos de la joven, mientras el viejo Raguel va a cavar la

1 JUNG, Théorie psychanalystique, Paris, 1913; Transforma-

tions et symboles de la libido, Paris, 1912; O. RANK, Le¢ trau-
matisme de la naissance, Paris, 1928.

27



tumba de sus yernos por adelantado, durante la noche).

La llegada de un hermano o de una hermana aporta el
complejo de intrusién al que ya hemos aludido. Este
cobra, por otra parte, diferentes aspectos segln la dife-
rencia de edad existente entre ambos. Si la diferencia
es muy pequefia, el recién llegado se convierte en compa-
fiero de juegos. Si la diferencia es mis grande, determina
en el mayor una aficién por la vanagloria, 1a exhibicién e
incluso por el despotismo, sevicias compensadoras de Ila
pérdida del afecto de la madre, y llega hasta la transfe-
rencia de la libido hacia el méis pequefio, el juego de la
seduccién. Encontramos asf, en todas partes, la misma
ambivalencia en las relaciones familiares: el odio y el
amor. Aqui, odio hacia el recién llegado: tal el complejo
de Cain y Abel; el amor también: comunién de todos los
hermanos, en el estadio edfpico, en la lucha contra el
padre, lucha en la que se adquieren nociones de solida-
ridad social, hasta de vida politica: “La relacién padres-
hijos es base y prototipo de toda aristocracia; la relacién
hermanos-hermanas, la forma primitiva de la democra-
cia” 1,

Pero en el estadio edipico, el chiquillo no se conforma
con unirse a sug hermanos; todavia necesita una auto-
ridad, y como detesta al padre, soluciona sus sentimientos
contradictorios idealizando la figura del abuelo. Asf se ex-
plica por qué, segin la observacién de Rank, muchos pue-
blos primitivos, como los estonios, los noruegos y ciertas
tribus indoamericanas, designan a sus dioses con el nom-
bre de “abuelo” y no con el de “padre”; y se explica tam-
bién por qué un ntimero atin mayor de esos pueblos consi-
deran al nifio que acaba de nacer como una reencarnacién
del antepasado. Sin embargo, junto a estas relaclones de
identificacién, existen también relaciones de hostilidad. En
efecto: 1a esposa no ama solamente a su marido; a menudo,
contintia apegada al padre, aunque sin darse cuenta. Suce-
de, entonces, que el rival, para el pequefiuelo, no es ya el
padre, sino el abuelo, el padre de la madre. Un sfmbolo
mitico de lo expuesto se encuentra en la historia de
Perseo, que logré unirse con la mujer amada, secuestrada
por un cruel tirano, y le dio un hijo; tiempo después, ese
hijo vengara a la madre al matar a su propio abuelo. Tam-
bién la nifia puede desplazar su libido de la madre al

1 FLUGEL, op. c¢it., p. 109.

28



abuelo, y para ciertos discipulos de Freud no se trata de
un hecho excepcional, sino de una futesa, que explica
claramente el porqué de ciertas prohibicioneg arcaicas,
como aquella, consignada en la Biblia, que dice: “No casa-
ras con tu propio abuelo (o abuela).” Allf esti el origen
de numerosos hechos psiquicos 0 sociolégicos, de otra
manera muy dificiles de comprender, tales como la geron-
tofilia, la predileccién de ciertas mujeres por los ancianos,
el culto de los antepasados, y la razén que torna al grupo
femenino, mas que al grupo masculino, en grupo conser-
vador por excelencia, especialmente en el dominio del
folklore, Por otra parte, la personalidad del nifio esta
moldeada, atormentada por esfuerzos cuya finalidad con-
siste en hacerla semejante no sélo a la de sus padres, sino
también al ideal de sus padres, ideal formado con harta
frecuencia por el abuelo del sexo correspondiente. Por
eso la familia es un grupo conservador, ¥y no creador de
valores nuevos; los cambios sociales no surgen de ella,
sino de los otros grupos, econémicos o religiosos. Reci-
procamente, si el marido o la mujer detestan a sus pro-
pios padres, acabaran por detestar a los nifios que nazcan
de su unién, en la medida que representen reencarnacio-
nes del antepasado. La existencia, en ciertas familias, de
nifios-mértires no tiene, casi nunca, otro origenL

La familia se extiende mA4s alld de este circulo restrin-
gido y la libido puede desplazarse en otras direcciones.
Puede desplazarse, por ejemplo, sobre la tia, que no se
ha casado y que contintia viviendo con la familia, madraza
para con los nifios y, al mismo tiempo, virgen; de alli,
seglin Jones, el culto de la Virgen-madre en gran namero
de religiones. O aun sobre los primos hermanos; por esto,
la opinién publica considera la unién entre primos her-
manos como una forma atenuada, y mal vista, del inces-
to 2. Puede también desplazarse, después del matrimonio,
sobre la suegra; ello explica el lugar de la suegra en la li-
teratura cémica actual. Es una reaccién espontinea contra
la facilidad de ese traslado afectivo; se toma en solfa a la
suegra para luchar contra la tentacién naciente, para cor-
tar todos los caminos al posible amor, Freud explica los

1 Las relaciones entre nietos y abuelos han sido especial-
mente estudiadas por JONES, Traité théorique et pratique de
psychanalyse, Paris, 1925, pp. 848-54.

2 ABRAHAM, Die Stellung der Verwandtenche in der Psy-
chologie der Neurosen (Jahrburch fir Psychoanalyse, I).

29



tables de la suegra en los pueblos primitivos (el yerno
no puede ver a su suegra ni hablarle si no es a distancia)
por esas derivaciones incestuosas de la madre a la suegra,
pero aflade la accion de otro factor: la mujer que envejece
se da cuenta muy claramente de gque ya no es una joven
capaz de causar deseo y, cuando casa a su hija, se iden-
tifica entonces inconscientemente con ésta para continuar
siendo amada. Imagina compartir con ella el amor del
yerno y el tabl toma entonces una significacién distinta:
impide a lo imaginario chocar con lo real estableciendo
entre el hombre y la mujer la prohibicién socjolégica del
contacto L.

En resumen, “todos los miembros del grupo familiar,
del hermano al abuelo, del sobrino a la tfa vieja, son otras
tantas substituciones de la imagen de la trinidad original,
formada por padre, madre e hijo2.

Podemos ahora preguntarnos si este psicoandlisis de
las relaciones domsésticas constituye efectivamente un
complemento de la sociologia de la familia. En realidad,
hay oposicién més que contacto. Al principio, la libido
del nifio est4 dirigida hacia los parientes préximos y sélo
por una serie de desplazamientos se dirige hacia parientes
cada vez més alejados. Asi, la solidaridad social se forma
sobre la base de la solidaridad doméstica, por ampliacién
progresiva del instinto biolégico. La psicologia explica lo
social y hemos visto ya, en efecto, que los tablies misticos,
la imagen de Dios, ciertas creencias primitivas como la
de la reencarnacién, la estructura politica de un pafis, aris-
tocracia o democracia, se basan en las metamorfosis de la
libido. No sélo lo psicolégico explica lo social, sino que,
adem4s, el paso de lo puramente psiquico a lo social se
efectia segun las leyes de la psicologia, como por ejemplo
la asociacién de semejanza que permite a la libido pasar
de la madre a la tia y la suegra, o l1a asociacién de simili-
tud de situaciones, que hace que la transferencia pueda
ir de las personas a las instituciones, como en el caso de
la universidad (4lma mater), o la patria (Vater o Muler-
land).

La respuesta de un soci6logo de la escuela durkheimiana
serfa facil, Si los desplazamientos de la libido estdn pro-
vocados por el temor al incesto y son, en tltimo andlisis,

1 FRreUD, Totem et tabou, Paris, 1022, pp. 27-80.
2 JONES, op. cit.,, p. 854,

30



obra de los padres, iqué motiva la censura doméstica?
(Acaso el padre siente cclos de su hijo, 0 es el represen-
tante de las normas de la comunidad social que le estable~
ce los fines de la educacion del nifio? Lo social jes ante-
rior o posterior a la libido? El estudio de la forma en que
se efectiian los desplazamientos nos permite descubrir la
solucién del problema. El desplazamiento no se efectia
seglin las leyes de la asociacion de ideas, sino que sigue
las reglas del parentesco. Supone, en consecuencia, un
cuadro institucional preexistente y que varia segin los
paises y las épocas. La libido interviene en un conjunto
de relaciones que estan definidas juridicamente o por la
costumbre, y que establecen relaciones de proximidad o
de alejamiento que acuerdan a esos traslados un orden
jerarquico que va, progresivamente, de los parientes mas
préximos a los maés lejanos. En suma, la libido puede
vigorizar las relaciones juridicas o abstractas, pero esa
relacion juridica es vivificada s6lo porque ya existe de
antemano. Al menos en la actualidad, lo social es anterior
a lo psicolégico.

Asi, la afirmacién de Jones, citada al comienzo de este
capitulo, de que si Durkheim hubiera conocido la doctrina
de Freud seguramente no habria condenado la introduc-
cién de explicaciones psicolégicas en la sociologia, nos
parece harto discutible. Sin duda, el psicoandlisis cons-
tituye un progreso respecto de la vieja psicologia indivi-
dualista pues nos muestra el lugar que ocupa el control
social en la vida del nifio, pero no es posible insertarlo,
sin embargo, en el espiritu de una sociologia objetivista.
Hay una oposicién fundamental, entre ambas, muy dificil
de superar a primera vista. El freudismo parte del prima-
do de la libido, Gnica fuerza creadora, en definitiva, y el
durkheimismo del primado de la institucién. El reen-
cuentro sélo podra efectuarse con una transformacion
previa del psicoandlisis y de la sociologia que permita
acercarlos, modificando tanto el uno como la otra.

Hasta ahora sélo nos hemos ocupado de la familia nor-
mal que, en la sociedad, tiene una funcién de las més
utiles. Fliigel la considera el ambiente indispensable para
el desarrollo armonioso del nifio; la identificacién del
hijo con el padre permite la trasmisién de valores morales,
tal como el desplazamiento de la libido censurada explica
la adaptacién del individuo al medio social. De alli que

31



Fliigel condene el sistema de educacién comunista, que
separa a los nifios de sus padres y confia su educacién al
Estado, pues impide la formacién de un superyd valido
en el plano afectivo. Hasta puede uno preguntarse, como
J. M. Lacan, si la crisis que atraviesa hoy la humanidad
no se debe a que la concentracién urbana y las dificulta-
des de la vida econdmica actual separan cada vez maéas al
nifio de la influencia predominante de la familia, en tanto
que el advenimiento de los regimenes totalitarios estata-
les dificulta la formacién de la imagen paterna y la re-
emplaza por otro ideal. Pero, asi como existe la familia
normal, existe también la familia patolégica, y los psicoa-
nalistas, por ser médicos, han tenido que estudiarla con
sumo cuidado. El punto de partida en este terreno fue la
comprobacion de que, generacién tras generacién, se re-
petia la misma neurosis, en un mismo grupo doméstico,
sin que se pudiera atribuir tal transmisién a la herencia,
ya que una vez curados los padres, los hijos se curaban
solos, sin necesidad de seguir un tratamiento médico. Su-
cede que el superyé resulta de la internalizaciéon de los
padres; si éstos son enfermos, el superyé de los hijos lo
serd también, fatalmente. La neurosis se torna, entonces,
algo asi como una tradicién social, Pero, fundandose en
esa comprobacién, los psicoanalistas terminaron por en-
contrar elementos patégenos en muchas familias. Uno de
esos estudiosos, el doctor Leuba, llega a poner como epf-
grafe de uno de sus articulos la siguiente frase de Poil de
Carotte (“Pelo de zanahoria’), de Jules Renard: “La fami-
lia es un grupo de personas que se detestan y que se ven
obligadas a vivir juntas”, para arribar finalmente a esta
conclusién decididamente pesimista: “La familia neuré-
tica es, simplemente, la familia.” 1

La inadaptacién sexual entre marido y mujer los lleva
a poner entre sf una serie de barreras. Ksas barreras pue-
den ser las disputas, el divorcio, el trabajo en el caso del
hombre y el fervor religioso en el de la mujer, la enfer-
medad, el tercero o la tercera en discordia. Los efectos
sociales de esta primera forma de familia patoldgica son
bastante contradictorios. Cuando el marido se refugia en
el trabajo intensivo y la mujer en la religién o en la fi-

1 R. LAFORGUE, La névrose familiale (Rev. frang. de Psy-
chan., 1X, 1986) ; J. LEUBA, La famille névrotique et les névro-
ses familiales (idem); J. B. LAY, Eine Hypothese zur psycho-
logischen Bedentung der Verfolgungsidee, etcétera.

32



lantropia, la inadaptacién sexual puede traducirse en una
mejor adaptacién social y convertirse en bien para la
colectividad. Pero, por otra parte, en esos matrimonios,
los hijos son mal vistos (porque impiden la solucién que
ofrece el divorcio), y sufren; o bien son criados por los
abuelos, es decir, por las personas en quienes han comen-
zado los complejos neuropiticos. Esos nifiog gserdn con el
tiempo inadaptados sociales, que cultivaran la aficién por
el fracaso, no soportaran el éxito ni la felicidad y al-
gunos de ellos terminardn inclusive en el suicidio. En
otros casos la madre, desdichada, volcara su amor sobre
el hijo; asf tendremos el caso del nifio excesivamente mi-
mado: también aqui el conflicto matrimonial tendri con-
secuencias graves para la sociedad. El libido infantil es-
tara fijada sobre la madre y el padre seri siempre un
enemigo; en consecuencia, el supery6é paterno no podra
formarse, y el complejo de Edipo no serd facilmente su-
perado.

El matrimonio por compensacién representa otro tipo
de patologfa familiar: el hombre masoquista se casa con
una mujer sadica, para encontrar junto a su compafiera
la voluptuosidad buscada; una neurética afectada por el
sentimiento de la culpabilidad elegird un marido-enemigo,
para castigarse por una falta imaginaria; este otro joven,
en el momento de casarse, temeroso de una decepcién,
elige una mujer distinta de la que ama, para mantener
la pureza de su ideal. La compensacién parece mas fre-
cuente en segundas nupcias, cuando se elige en sentido
opuesto al de la primera eleccién. Tenemos aqui un caso
opuesto al que vimos al ocuparnos de la “barrera’”; aqui,
la adaptacién sexual existe en principio, ya que hay com-
pensacién, pero concluye en inadaptacién social para los
hijos. Muchas neurosis, en efecto, se originan en la ima-
gen del padre castrado, lo cual sucede en el caso de la
pareja sadico-masoquista; en tanto la hija se torna mascu-
lina, mujer-hombre.

Por 1ltimo, citaremos al padre tirano. El nifio, en tales
casos, aterrorizado, ve regresar su libido a los estadios
més arcaicos, el narcisista, o autistico, a menos que se
rebele; tal el origen de todos esos fenémenos, muy estu-
diados por cuantos se interesan por la patologia familiar:
huida del hogar paterno, vagancia, delincuencia juvenil
en el caso del hijo vardn, prostitucién en el de las mujeres.
Podemos afiadir a este cuadro clinico el caso de la familia

33



incompleta, pues la ausencia del padre representa, para
el nifio, la dificultad de formarse un ideal internalizado;
la ausencia de hermanos —caso del hijo Gnico— significa
tropiezos en el aprendizaje de la solidaridad social y es
fuente del egoismo de muchos individuos.

Hay, en este descenso por los circulos concéntricos del
infierno doméstico, muchos rasgos veridicos, y los nove-
listas actuales confirman en gran parte estos datos def
psicoandlisis. Sin duda, la familia disimula odios y es-
conde, a menudo, desdichas tragicas, que a veces estallan
bruscamente, en crisis repentinas que sorprenden a todo
el mundo. Pero casi siempre los individuos nacen y mue-
ren sin que haya crisis aparente ni en las relaciones ma-
trimoniales, ni en la vida de los hijos. La familia ha cum-
plido su funciéon normal, los cényuges han tenido hijos,
los han criado, les han brindado todo el avio social
necesario para poder adaptarse sin mucho sufrimiento a
la sociedad circundante. Como la libido es inconsciente
puede ser que, urgidos por las compulsiones colectivas,
por las cargas de la educacién en cuanto a la madre, por
el trabajo en la fabrica o en la oficina en cuanto al padre,
los eOényuges vivan y mueran sin darse cuenta de gue se
detestan en vez de amarse “razonablemente”, como todo
el mundo. Es posible, también, que el nifio soporte in-
conscientemente las consecuencias de esos odios familia-
res, del amor exclusivo de la madre o del temor hacia un
padre tirano, y que en consecuencia esté menos preparado
para la vida. Pero la sociedad es exigente y, una vez
adulto, aquel hijo se vera obligado a someterse a sus nor-
mas. Quizi ello le cueste mds trabajo, pero ayudado por
la imitacién de los camaradas, por las facilidades de la
organizacién de los grupos a los gue se incorpora, atra-
pado en el engranaje de su nuevo ambiente lo conseguira,
de todos modos. A tal punto es cierto lo que acabamos
de decir que las crisis domésticas, tal como las hemos de-
finido y como lo muestra la novela contemporanea, apa-
recen sobre todo cuando las familias se ven reducidas a
vivir en esferas aisladas, especialmente en la burguesia;
el circulo familiar se convierte entonces en prisién. Pero,
en general, se vive no sélo en una familia, sino en toda
una red de interrelaciones, en centenas de células socia-
les, sumamente diversas, que impiden la manifestacién de
los complejos inconscientes. Si se quisiera emplear un
lenguaje bergsoniano, se dirfa que la costra social del yo

34



estd tan fuerte, tan duramente cristalizada en hébitos,
que forma como una capa protectora para impedir el es-
tallido de las pulsiones libidinosas. Ello explica la vida
normal de log miembros de las familias anormales. Y sin
duda, desde el punto de vista humano, las situaciones que
hemos examinado son lamentables; pero desde el punto
de vista sociolégico, de la continuacién de la vida de la
sociedad, nada graves. Es decir, que lo social es més fuer-
te que lo psfquico, pues crea lo normal con lo patoldgico.
Somos superados, arrastrados por la corriente de las nece-
sidades de la vida...

Nuestra confrontacién ha concluido. Puesto que Freud
reconocia el papel de la sociedad en la formacién del yo,
hemos partido de la idea de que era posible establecer
una sintesis entre el psicoandlisis y la sociologia, tal como
existia a comienzos del siglo xx, cuando Durkheim la
creé sobre base cientifica. La idea de censura social nos
parecfa préxima a la compulsién colectiva y la psicologia
freudiana era definida como una psicologfa social. Pro-
curamos, por lo tanto, ver si era posible una conciliacién;
¥y lo intentamos donde tal conciliacién podia realizarse; es
decir, precisamente en el punto donde lo social se inserta
en lo individual: en la familia, en el nifio. Ahora bien, no
nos quedsé més remedio que comprobar que, aun donde am-
bas doctrinas parecfan vincularse més o complementarse
mejor, subsistia una oposicién fundamental, bajo analogias
aparentes o contribuciones reciprocas. Si bien el psicoana-
lisis tiene en cuenta lo social, no imagina lo social tal
como lo hace el durkheimismo. Lejos de incorporarse a
la sociologfa para completarla, la reemplaza, como €l sa-
cerdote de Nemi, después de sacrificarla.

35






CAPITULO 1II

FUNDAMENTOS DE LA SOCIOLOGIA
PSICOANALITICA

EL EsTUDIO DE LA neurosis, de los suefios, de los actos fa-
llidos condujo a Freud a conceder gran importancia a la
sociedad en la vida psiquica del individuo; en consecuen-
cia, su punto de vista parecia avenirse con el de los so-
cidlogos. Pero su concepcién de la sociedad, segiin vi-
mos en el capitulo anterior, no toma en cuenta ciertos
descubrimientos socioldégicos —atin en plena elaboracién,
en el momento en que escribia sus obras—: tal concep-
cién constituye un reflejo personal sobre lo social que,
lejos de poder integrarse con la obra de los soci6logos de
su misma época, o de completarla, es antagénica de la
misma. Kl psicoandlisis serd pues llevado, no a perfec-
cionar la sociologia, como lo querfa Jones, sino a recon-
siderarla en su totalidad y desde su base para criticarla
y reemplazarla, a la postre, por otra. ;Cudles son Ilos
fundamentos de esta nueva sociologia?

Podemos reducir a tres sus principios constitutivos:

a) el origen libidinoso del sentimiento social,

b) el principio de repeticién, y

¢) el dualismo del instinto de muerte y del instinto de

placer.

1

A primera vista puede parecer extrafio que la sociabi-
lidad derive de la libido, aun desexualizdndola: no nos
parece que se filtre nada sensual en nuestras relaciones
con los demés; la sexualidad es caprichosa, cambiante, en
tanto que los sentimientos sociales son permanentes, du-
rables. La libido est4 fijada en los miembros de nuestra
propia familia, en tanto que nosotros nos vinculamos con

37



individuos pertenecientes a los mds distintos grupos. Se
ha hablado también del egoismo familiar; se ha sefialado
que la familia, lejos de ser una escuela de altruismo y de
sacrificio, se oponfa a veces al interés general. Pero si
se tiene en cuenta, tal como Fliigel, que el momento de
la pubertad es también el de los sentimientos caballeres-
cos, del espiritu de sacrificio y de las acciones desintere-
sadas: si se tiene en cuenta, asimismo, que las personas
que tienen sexualidad anormal son también gentes aso-
ciales, se comprenderi entonces que lo social no puede
estar tan alejado de lo libidinoso como parece a primera
vistal. Sobre todo, no debemos olvidar que lo gexual,
en Freud, no se confunde con lo genital, que es anterior,
que es la forma moderna del Eros platénico. No con per-
juicio desfavorable, sino con simpatia, pues, debemos exa-
minar la obra cldsica de Freud: Psicologia de las masas
y andlisis del yo 2,

Se pueden distinguir dos clases de sociedades: las so-
ciedades no organizadas o multitudes —estudiadas, por
ejemplo, por Sighele o0 Le Bon— y las sociedades orga-
nizadas o multitudes artificiales, como el Ejército, la
Iglesia, estudiadas por ejemplo, por McDougall. Se dis-
tinguen unas de otras por cinco caracteres: las multitudes
son agrupaciones effmeras, las sociedades continGan; la
multitud conduce al individuo, el individuo juzga al gru-
Po; la sociedad organizada es una institucién y tiene sus
tradiciones; tiene cierta estructura interna y dérganos di-
ferenciados, lo que no existe en la multitud; por tltimo,
las multitudes se oponen a los grupos institucionales para
abatirlos y estos grupos, por su parte, procuran impedir
la formaci6n de multitudes.

Afiadamos que las multitudes se definen habitualmente,
en las obras de quienes las han estudiado, por la regre-
sién moral e intelectual del individuo arrastrado por la
masa, en tanto que las sociedades institucionhales serfan
creadoras de valores y enriquecerfan la personalidad. Pe-
ro Freud no piensa que, tanto en un caso como en el
otro, pueda haber en la agrupacién algo nuevo gue no se
encuentre ya en el individuo. En la multitud, pareceria
que la afectividad se desarrolla en detrimento de la inte.

1 FLUGEL, Sentimientos sexuales y sentimientos sociales
(British Journ. of Med. Psyco., 1927).

2 Trad, franc., Paris, 1927; nyeva edicién, 1950,

38



ligencia por la sintesis de las conciencias; pero esto es
aparente. En realidad, sucede que en la multitud la cen-
sura social se relaja y las pulsiones del inconsciente in-
dividual que, por lo general, son rechazadas, pueden en-
tonces manifestarse con mayor libertad. En cuanto a la
sociedad organizada, si bien es susceptible de progreso, ese
brogreso no se debe g la fusién de las conciencias y a la
formacién de una psique colectiva, sino a que el grupo
conffa log problemas directivos a ciertos individuos; el
progreso es siempre obra de jefes, y nada mdis que obra
de jefes.

Comencemos, pues, por ver c6mo se forma la solida-
ridad social en los grupos organizados. ¥reud parte del
aislamiento de las conciencias, impenetrables las unas en
relacién con las otras, como otras tantas islas separadas
por océanos infranqueables. Pero en el Ejército hay un
jefe: el general. En la Iglesia, el jefe, Cristo, es invisible:
pero no por ello existe menos. En consecuencia, la soli-
daridad, en ese primer tipo de agrupaciones, no seri, si
hemos de hablar con rigor, solidaridad de cada cual con
cada cual; indirectamente, los individuos estan ligados
entre si por el lazo comin que los vincula al mismo jefe,
considerado como substituto o sfmbolo del Padre. Se
puede ver la prueba en el panico producido cuando fren-
te a un peligro la libido deja por un instante el centrarse
en el jefe: “El terror p&nico supone el aflojamiento, el
derrumbe de la estructura libidinosa de la multitud y no
reacciona sino consecutivamente a dicho aflojamiento.”
Asf, la unidad y la cohesién de una sociedad son efecto
del apego de los miembros a la persona, visible o invisible,
del Conductor.

Pero hay otro elemento que hace posible esta cohesién
social: el sacrificio del individuo al grupo. ;Cémo es po-
sible el altruismo? La respuesta a esta pregunta nos hara
pasar de la sociedad organizada a la multitud amorfa.

Partimos siempre de 1a libido. Al principio, ésta se cen-
tra en los padres y da lugar, segiin vimos, al proceso de
identificacién. En la neurosis, este proceso toma inclusive
forma caricaturesca: la chiquilla, afectada de tos histérica,
imita a su madre enferma, quiere ser tal cual es su ma-
dre, convertirse en ésta aun en la enfermedad. El altruis-
mo no es, pues, primitivo; sélo es el efecto de esa identi-
ficacién, o su expresién. Hasta el presente nos hemos
mantenido dentro de la familia. Pero con la pubertad,

39



la libido es transferida a seres exteriores al circulo do-
méstico, a mujeres o a hombres (segin se trate de un
varén o de una chiquilla) pertenecientes a otras familias.
Ahora bien, ;qué caracteriza al amor en esta fase de la
vida? El objeto amado es tratado como el propio yo, se
convierte en el ideal del yo, es este ideal proyectado, y
el enamorado se humilla, se anula ante el objeto de ese
amor. Ferenczi muestra, en el hipnotismo, un fenémeno
semejante, en el cual el complejo parental reprimido se
transfiere a la persona del hipnotizador, que se convierte
en el substituto del Padre. Se podrfa definir el hipnotis-
mo diciendo que es un sentimiento amoroso total, pero
desexualizado. Constituye, por lo tanto, una transicién
entre el amor y el altruismo, entre la sexualidad y la
multitud. En efecto, en la sugestién hipnética lo mismo
que en la masa hay desexualizacién de la libido, pero en
el amor carnal, como en el hipnotismo, no hay sino dos
personas frente a frente, en tanto que el altruismo puede
actuar sobre una multitud. Por otra parte, la persona
dormida se identifica completamente con la persona del
hipnotizador; en la masa, la identificacién es fuerte tam-
bién, pero entre muchos individuos: “la hipnosis puede,
con justa razén, ser considerada como una masa de dos”,
¥ ‘“una masa primaria (es decir, no organizada) se pre-
senta como una reunién de individuos, los cuales han
reemplazado su ideal del yo por un mismo objeto; la con-
secuencia es la identificacién de sus propios yoes”. Este
objeto comin es el propuesto por el Conductor: sagueo
de una ciudad, derrocamiento del gobierno, destruccién de
imégenes sagradas.

Asi, el instinto social no es otra cosa que la libido de-
sexualizada y no algo primitivo, seglin afirmaba McDou-
gall, con su instinto gregario, o Espinas, quien hacfa surgir
las sociedades humanas de las sociedades animales. El
bebe que tiene miedo llama; pero no estd guiado por el
deseo de sociedad, y lo prueba el hecho de que no quiere
sino a sus padres: si en lugar de éstos se le presenta un
extraflo, la angustia, en vez de disminuir, aumenta. Es
decir, que la sociabilidad se forma poco a poco, en la nur-
sery, a medida que la libido reprimida pasa de los padres
a los hermanos: “ya que no puede ser él mismo el prefe-
rido y el privilegiado es menester que todos estén en el
mismo plano”; el sentimiento de solidaridad es tardio,
es una reaccidon contra los celos, una consecuencia de la

40



frustracién. Igualmente, “todas las deméds manifestacio-
nes cuya eficacia en la vida social se comprueba ulterior-
mente como, por ejemplo, el espiritu gregario, el espiritu
de unién... emanan también de los celos... La justicia
social significa que uno se niega a sf mismo muchas cosas
con el fin de que los demds renuncien a su vez o, lo que
es lo mismo, no puedan reclamarlas... El sentimiento
social reposa asf en la transformacién de un sentimiento
primitivamente hostil en un apego positivo que, en el
fondo, no es sino una identificacién”. Y como esta me-
tamorfosis de los celos en identificacién comienza entre
los hermanos, en un momento en que la libido atin no
estd desexualizada, se puede decir que el sentimiento so-
cial primitivo tiene su fuente en la homosexualidad. Ello
explica por qué la heterosexualidad, por lo contrario, es
peligrosa para la vida social, ¥y que los tablies sexuales
sean tantos con el fin de refrenar las fuerzas anirquicas:
la sociedad estd basada en sentimientog homosexuales en
tanto que la heterosexualidad tendfa, en el origen, a la
desintegracién de la sociedad.

Toda esta teorfa se presenta esencialmente como una
interpretacién ¥ no como una descripeién de hechos; su
caricter teérico salta a la vista. Realmente, ;las cosas
suceden asf{? Para probarlo seria menester saber qué
sucedié en el origen de la humanidad y descubrir, en las
instituciones més arcaicas, rastros del paso de la homo-
sexualidad a la sociabilidad. Ahora bien, ya en Psicolo-
gia de las masas y andlisis del yo, Freud planteaba el
problema de las relaciones entre la psicologia genética y
la sociologia genética. Nos dice que la multitud es una
resurreccién de la horda primitiva, y aflade: “Asi como el
hombre primitivo sobrevive virtualmente en todo indivi-
duo, asf también toda masa humana es capaz de reconsti-
tuir la horda primitiva.” Tal es el principio de la repeti-
cién, del que nos ocuparemos a continuacién para deter-
minar los caracteres fundamentales de la sociologia psi-
coanalftica.

11
Freud habfa observado que la neurosis no hace sino
repetir, en sus delirios o en su ceremonial morboso, si-

tuaciones de la vida anterior del enfermo. Del mismo
modo, nuestros suefios repiten nuestras experiencias in-

4]



fantiles. Sobre esto habia, en Freud, un principio muy
general, ligado a su concepcién estitica de lo inconsciente,
vy era natural que se aplicara alguna vez a la sociologia.
Se puede decir que, en este nuevo aspecto, la repeticién
desempefia en el psicoanilisis el mismo papel que des-
empefia la ley de de Serre (“la ontogenia reproduce la
filogenia”) en la obra de Baldwin, por ejemplo, en Esta-
dos Unidos, o en la de Gaston Richard, en Francia. Pero
se puede utilizar esta identificacién del nifio y de la hu-
manidad, en sus dobles desenvolvimientos, de dos mane-
ras diferentes. Se puede considerar que el nifio es mejor
conocido que el hombre primitivo, comenzar por la psi-
cologia genética y generalizar después, a los estadios ar-
caicos de la humanidad, los descubrimientos hechos al
explorar el inconsciente infantil; tal es, a grandes rasgos,
el método de Freud. O bien se puede partir de la etno-
graffa o de la historia antigua, estudiar los mitos del
pasado més remoto e intentar redescubrirlos en las capas
méis profundas del yo: tal, a grandes rasgos, es el método
de Jung.

El psicoandlisis es un redescubrimiento de los dramas
de la perdida infancia. Y se remonta, en esa apasionante
bisqueda, hasta el momento en que el nifio es separado
del vientre materno. Freud habia advertido la importan-
cia de la vida intrauterina?}, pero Rank, sobre todo, fue
quien estudié el traumatismo del nacimiento 2. Este 4l
timo parti6 del estudio de ciertas enfermedades y de la
angustia primitiva. El nifio es un angustiado, tiene miedo
de las habitaciones a oscuras, temor de su propia soledad
en la cama, en el dormitorio: grita, llama, y el Gnico me-
dio de calmarlo estriba en que la madre acuda a su cabe-
cera, en que el lazo al menos simbélico que lo unfa al
Utero se restablezca. Siente nostalgias de su existencia
paradisiaca en el vientre materno, y si prolonga a menu-
do tan largamente el estadio de las defecaciones libres, si
le place revolcarse en sus excrementos es para prolongar,
tanto como sea posible, la libertad del estado prenatal.
Sin embargo, al mismo tiempo que desea retornar al
Utero, tiene miedo de ello. De alli la fobia, tan comin en
las criaturas, a los animales domésticos, o a los animales
muy pequefios, como la rata, la cucaracha, las serpientes

1 FREUD, Traumdeutung, segunda edicién, 1909.

2 0. RANK, Le troumatisme de la noissance, tr. Paris,
1928.

42



que, en su imaginacién se convierten en simbolos de re-
cién nacidos, y que pueden introducirse tan facilmente
en los agujeros! Hse traumatismo del nacimiento deja
huellas profundas en el inconsciente infantil; explica las
primeras soluciones al problema de la muerte, que seria
no una desaparicién o una destruccién, sino un retorno
al tGtero, y las primeras explicaciones del misterio del
nacimiento. El nifio desea saber de dénde vienen sus her-
manos; sin embargo, en sus explicaciones, nunca toma
en cuenta los érganos sexuales: el hermano ha llegado
por el vientre, por los muslos, por el anoc o por la boca.
¢Por qué? Porque desea olvidar el recuerdo terrible para
é1 de su venida al mundo, de su desprendimiento de la
madre. La subestimacién de la mujer no procederfa del
hecho de parecer castrada, como piensan algunos, sino de
que ella suscita en el vardn el recuerdo angustioso del
nacimiento, con todo su cortejo de dolorosos recuerdos.
En el adulto, el éxtasis mistico no es otra cosa que el
retorno simbélico a la situacién intrauteriana 2, asi como
la penumbra del templo es su reproduccién institucionali-
zada. La respiracidn jadeante del médium en las sesiones
espiritistas “se asemeja por completo al estado de angus-
tia en que debe encontrarse el recién nacido durante el
parto”. Ferenczi definié la posesién sexual como un re-
torno parcial al cuerpo materno3. Lacan parte de la re-
presentacién de la Muerte en forma de una mujer y ve,
en €l abandono de ciertos individuos a su propia destruc-
cidn, el retorno al seno de 1a madre4, Anita Muh}, al es~
tudiar los suicidios habidos en una pequefia ciudad de
California, no piensa que el sitio escogido (magnifico pai-
saje sobre el mar), asi como la hora (momento en que el
sol se hunde en las olas), sean efectos del azar. Todo es

1 Freud explica de manera distinta esas fobias: como su-
pervivencia del complejo totémico. La explicacién de Freud no
se opone a la de Rank. Pues existe una estratificacién en lo
inconsciente, que hace que un mismo complejo, al pasar de una
edad a otra, se enriquezca cada vez méis; el traumatismo
del nacimiento constituiria el estadio elemental de la fobia
que adoptaria nueva significacién al llegar el nifio al estadio
totémico.

2 SCHRODER, Prenatal psychism and wmystical pantheism
(Journ. of Psyche-on., VIII, 1922),

3 FERENCZI, Versuch tiiber Genitaltheorie (Zeitschrift fiir
Psychoan., VIII, 1922),

4 LACAN, op. cit.

43



sfimbolo alli: el agua, que es la imagen del nacimiento;
la asociacién occidente-muerte, la dulzura del dia que
muere para evocar el regreso al itero 1.

Después del traumatismo del nacimiento, la primera
fage de la vida libidinosa del nifio es la del erotismo oral 2,
Se ha criticado particularmente esta parte de la obra de
Freud, pero nosotros no olvidamog que lo sexual es ante-
rior a lo genital, que se confunde, en suma, con la sen-
sualidad. La succién del seno materno da al nifio placeres
que no son simples placeres de nutricién, sino una prime-
ra forma de voluptuosidad. Aun cuando el bebe ya no
siente hambre, desea mantener entre sus labios el pezén
de la nodriza, la censura parental detendrd, con el destete,
el desarrollo de ese erotismo oral. En vano el nifio bus-
card substitutos para el seno del que lo privan: su pulgar,
su pie, los objetos que puede asir, para llevirselos a la
boca. EIl destete, que contintia e intensifica més atn el
traumatismo del nacimiento, rompe el lazo fisico que has-
ta entonces unia al bebe con la madre y la libido pasa del
estadio bucal al estadio anal. Los trastornos digestivos,
tan frecuentes en las criaturas, el prurito anal, que obliga
al nifio a rascarse las nalgas, la accién misma de los pa-
dres que atribuyen gran importancia a la regularidad de
las deposiciones, hacen que el bebe se interese en la defe-
cacién, que puede darle también nuevos placeres. Pero
el ano no es solamente objeto de placer: es también “tea-
tro de violencias corporales” tales como las palizas, el
drama del termémetro, las lavativas o los supositorios.
Ello hace que, al mezclarse el sufrimiento con la volup-
tuosidad, aparezcan en el nifio las tendencias sédicas o
masoquistas. Recordemos la historia de Rousseau azota-
do por Mlle. de Lambercier.

A menudo, mientras el nifio pasa por este perfodo de
la libido anal, llega al mundo el hermano menor. Esto
explica la solucién que el hermano mayor da al problema
del nacimiento: la venida al mundo por el ano. En el
capftulo anterior sefialamos la importancia del complejo
de intrusién y volveremos a ocuparnos de ese asunto.
Pero no estudiamos entonces sino sus congecuencias so-
ciolégicas; el reconocimiento de la persona de los demés.
Desde el punto de vista psicolégico, la llegada del herma-

1 Psycho-analytical Review, XIV, 8.
2 FREUD, Trois essais sur la sexualité, Paris, 1925,

4



no también tiene efectos significativos. El odio al intruso
permite, en efecto, que el nifio pase del masoquismo anal
al sadismo, de la no-violencia del suicidio y del retorno
a la madre al asesinato imaginario del hermano menor;
este asesinato constituye un progreso, pues permite a la
postre superar definitivamente el traumatismo del deste-
te. En la agresién imaginaria, el nifio cobra conciencia
de su yo como potencia creadora; tira o pierde sus jugue-
tes, los rompe, los desarma, pues son, ahora, iméigenes del
seno materno: “Mi hermanito es amamantado, pero yo ya
no lo soy, y la teta no me la quitan a la fuerza; soy yo
quien la rechaza voluntariamente.” Al mismo tiempo, de-
bido a la confluencia de sentimientos multiples sobre los
mismos objetos simb6licos (en este caso, el juguete roto),
el nifio se imagina destruyendo, matando a su rival.
Una vez formado el yo, la libido, volcada lejos de la
madre por los traumatismos precedentes, puede ser con-
ducida mégs facilmente sobre la propia persona, mejor in-
dividualizada: es el estadio narcisista. Durante mucho
tiempo, Freud no habfa tomado en cuenta ese amor que
sentimos por nuestro propio yo. Pero Adler habia opues-
to a Freud el instinto de poder y era menester integrarlo
con el psicoanélisis para no dar asidero a la critica. De
allf el complejo de Narciso que se contempla amorosa-
mente en su espejo, complejo que le permite superar la
dualidad entre los instintos sexuales y los instintos del
yo y restablecer la unidad del sistema. La libido, al no
poder ya volcarse en la madre, se concentra en el yo, que
se convierte en el objeto amado, deseado. Freud se ha
preocupado por establecer la diferencia entre narcisismo
y autoerotismo: “La masturbacién no es necesariamente
narcisista y el narcisismo no desemboca necesariamente en
la masturbacién.” No: lo que lo caracteriza es que el
nifio cree en el poder absoluto de ese yo, cuya fuerza crea-
dora acaba de descubrir en el valor méigico de sus deseos,
de sus llamados después, de sus gestos y, por fin, de sus
palabras, que determinan inmediatamente toda una serie
de gestos, de conductas apropiadas en las personas que
lo rodean. En sintesis, el narcisismo corresponde al pen-
samiento magico, y cuando los deseos no son realizados,
el pequefio imagina en la naturaleza, en torno de él, fuer-
zas caprichosas, analogas a las suyas, hostiles o favora-
bles, y de las que es menester saber apoderarse. Tal el
pensamiento animico. Pero el narcisismo es también el

45



momento del ensimismamiento, de delectacién en una
existencia totalmente imaginaria, del pensamiento au-
tistico. El adulto superard naturalmente esa etapa; sin
embargo, el suefio nos lleva todas las noches a ese mundo
narcisista, ya que el suefio no separa el deseo de la rea-
lizacidén, lo subjetivo de lo objetivo. Kl narcisismo evo-
luciona al mismo tiempo que el individuo, tomando for-
mas cada vez mag sutiles, hasta el momento de su des-
aparicién definitiva., Enfoca primeramente el cuerpo, en
el estadio del yo reflejo; después, tras el complejo de
Edipo, del que nos ocuparemos a continuacién, puede di-
rigirse al espiritu; si se prolonga, en {in, hasta la vida del
adulto, idealiza el yo tal como existe; es el egoismo —o
tal como existia otrora: es la nostalgia de la infancia—,
o tal, en fin, como se desearia verlo expresarse en el
futuro, en forma del ideal del superyd 1.

Hacia los cinco afios de edad aparece el complejo de
Edipo; constituye un progreso, puesto que la libido tiende
a desplazarse de su propia persona hacia los demds 2, El
nifio varén disputa al padre entonces el amor de su ma-
dre, Cosa curiosa: la chiquilla pasa también por ese com-
plejo de Edipo 3; pero al advertir las diferencias anatémi-
cas que la distinguen de los varones, imagina que el pene
le ha sido quitado por su padre para castigarla por su
deseo; entonces, se ve obligada a aceptar su situacidn,
renuncia a la madre y proyecta sobre el padre su libido
incestuosa. Es el complejo de Electra. Estos dos comple-
jos han sido distintamente interpretados segun las dife-
rentes escuelas de psicoanalistas. Adler, que coloca en

1 Sobre el narcisismo, véase FREUD, Introduccién al psico-
andlisis, Paris, 1921; y JONEs, Traité théorigue ¢t pratique
de Psychoanalyse, Paris, 1925,

2 Para Mélanie Klein, comenzaria antes alin: alrededor de
los dos afios de edad. La renuncia a ser amamantado prepara
al nino, en efecto, para abandonar la posicién oral y reem-
plazarla por la genital, con respecto a su madre (Les pre-
wg’;rs stades du complexe d’(Edipe, Rev. frang. de Psychan.,
1931).

3 Sobre el complejo de Edipo en la nifia, anterior al de
Electra, véase DE GROOT, Int, Zeitschr. f. Psycho-an., XIII, 3.
La psicologia de las prostitutas se explicaria por una super-
vivencia de esa etapa arcaica; no sodlo el safismo constituye
un esfuerzo para recobrar el amor maternal; también el hom-
bre estd considerado como un enemigo del gque uno se burla,
a quien se despoja, se le saca el dinero, y se desprecia en todo
momento,

46



primer plano el instinto de poder, no por eso niega los
ventimientos edipticos. Pero en el odio del padre ve la
manifestacion de esa voluntad naciente del nifio, y en el
amor incestuoso, la fantasfa imaginativa del nifio que
expresa su protesta viril por el deseo de ocupar el lugar
del padre junto a la madre. Para Jung, la madre amada
no es la madre real, sino el eterno femenino, y el padre
odiado no es el padre verdadero, sino el principio de auto-
ridad, del que hay que emanciparse para conquistar au-
tonomfa.

Sea como fuere, es menester que el complejo desaparez-
ca, y ello se logra en gran parte debido al traumatismo de
la castraciéon. Los psicoanalistas descubren dos fuentes
para esta idea: en primer lugar, las amenazas de los pa-
dres, la doble frustraciéon, la del destete y la anal, las
reprimendas ante los intentos infantiles de masturbacion
y por fin, y sobre todo, el miedo al padre que defiende a
la madre de la libido infantil en su estado edipticol. Y en
segundo lugar, el descubrimiento de la desnudez de la
hermanita y de la diferencia anatémica entre los sexos;
el nifio imagina que la mujer es un hombre castrado y
teme que le suceda otro tanto, En cambio, en la chiquilla,
por la misma época, privé la idea de la perforacién, la
angustia de sentir la penetracién de un cuerpo extrafio.
Esto puede llegar, inclusive, al surgimiento de dolorosos
fantasmas de dislocacién, de despanzurramiento, de devora-
cion. Si esos temores no son decididamente rechazados,
podran luego ser una de las posibles causas de la frigidez
sexual de la mujer. Sin embargo, en general, el nifio ad-
vierte muy pronto que todas esas angustias son imagina-
rias, Que no sera castrado ni despanzurrado. Asi, se libera
de la mentalidad infantil; el momento de la sociabilizacién
¥ de la moralizacion se torna posible: “Al revés del {rau-
matismo del nacimiento y del destete, cuya dolorosa reali-
dad es incontestable, la amenaza de castracién parece fa-
cilitar la desaparicién normal de la angustia primitiva ya
que el nifio no dejard de descubrir la falsedad de la ma-

1 Suele suceder, empero, que ia castracién no se presente
como castigo, sino como algo deseable, para huir de la tenta-
cién incestuosa. Tal lo que Levis bha llamado complejo de
Ecmoén, en recuerdo del joven dios fenicio que se hizo eunuco
para escapar a los requerimientos de la Diosa Madre (T'he
Psycha. Rev., XV, 1928),

47



yoria de las amenazas y de las explicaciones dadas por
los adultos” 1.

La castracién hace pasar al nifio, pues, de lo biol6gico
a lo sociolégico. No podia vivir sin la madre que lo ama-
mantaba, lo protegia; ahora, ella lo rechaza, forma parte
del mundo exterior 2. Pero la separaciéon es dolorosa: para
ser aceptada, tiene que estar compensada por una intro-
yeccién equivalente. El padre es internalizado, y como el
padre es la autoridad, la imagen que va a vivir en el nifio
¥ que constituird su superyd, presenta rasgos de la seve-
ridad paterna. Pero ese padre introyectado es también un
padre sublimado: merced a su poder, es considerado algo
asi como un dios: no sélo es temido, sino también adorado.
Nace de tal modo la conciencia moral que gobierna nues-
tro interior: “El imperativo categoérico de Kant es herede-
ro directo del complejo de Edipo” 3. Cierto es que el pa-
dre asf introyectado puede ser el padre cruel, y en dicho
caso puede mezclarse a la moral un elemento sadico-maso-
quista: jcuantas personas llevan en si un sentimiento de
culpabilidad con el que gozan y sufren al mismo tiempo!
Ya dijimos que la formacién del superyd es mas dificil
para la nifia que para el varén; en ella, lo reemplaza el
temor de verse privada del afecto de sus padres; ello ex-
plica por qué la moral femenina es més sentimental que
la moral masculina 4. Agreguemos aghora que en las fami-
lias cuyo jefe, el padre, es débil y en las que la madre es
quien establece las prohibiciones, puede formarse un super-
y6 femenino y no ya paterno 5. La escuela francesa de psi-
coandlisis va méas lejos alin y piensa que muchos superegos
no son sino introyecciones posteriores al perfodo de la pu-
bertad: profesores, héroes de novela o cinematograficos, con-
ductores o jefes, “de suerte que ya no tendriamos esa em-
brollada mezcla de moral y de incesto, no tendriamog ya

1 0. RANK, op. cit.,, p. 38.

2 FReEUD, Le déclin du complexe d’(Fdipe, Rev. frang. de
Psychan., V11, 1934.

3 FREUD, Le probléme du masochisme (idem, 1928).

4 Tal la tesis de Freud. Pero segin el doctor Horney, en la
nifia puede actuar otro elemento: la idea de que el padre
podria hacerle dafio, idea que ha nacido en ella al ver que su
madre guarda cama después del parto. Cabria deducir tam-
bién, en cuanto a la nifia, la formacién de un superyé paterno.

5 Opier, Contribution & Pétude du Surmoi féminin (Rev.
frang. de Psychan., 1931),

48



moral sexualizada, masculina o femenina. No habria, en
adelante, sino una moral educativa y dominante, de natu-
raleza esencialmente prohibitiva” . Si aceptamos este pun-
to de vista, el foso (descrito en nuestro primer capitulo)
entre la censura social y la compulsién colectiva estarfa
en gran parte salvado., Cabe sefialar, empero, que ese su-
peryé de origen social, y no ya familiar, continta siendo
inhibidor y no ereador, como lo es la compulsion durkhei-
miana, y que la libido lo rodea siempre con su franja
sexual, dandole un aspecto sadico-masoquista. En suma:
en este esfuerzo de conciliacién entre el psicoanalisis y
la sociologia, ésta corre con todos los gastos del acerca-
miento en provecho solamente del psicoanélisis.

Hacia los doce aifios, comienza la pubertad y se pasa de
lo sexual a lo genital. Ahora bien, todos los complejos
han sido ya superados y la libido puede fluir, sin maéas
dificultades, sobre personas exteriores al circulo familiar.
E) aprendizaje del amor en su forma de heterosexualidad
normal puede comenzar. Nuestro andlisis de la evolucién
infantil ha sido répido, sin duda, pero nos parece sufi-
ciente, sin embargo, para comprender cé6mo ha de permi-
tirnos construir una sociologfa de las instituciones. La
psicologia genética, en efecto, no valia para nosotros mas
que como introductora de la sociologia genética.

En efecto, segin el principio de repeticién, el nifio reco-
mienza el pasado de la raza, y las instituciones “se des-
arrollarian segun las mismas leyes que rigen el desenvol-
vimiento del yo y del 6rgano” 2. Pero con la diferencia
de que en el nifio todo sucede en la imaginacién o en el
inconsciente en tanto que, en la historia, todo es drama
conscientemente vivido.

Freud tomé como punto de partida las ideas de Darwin
y de Atkinson 3, para quienes la tierra estuvo otrora po-
blada por hordas semianimales, infrahumanas, sometidas
a la ley de la seleccién sexual: “La promiscuidad general
de los sexos en estado natural es un hecho muy poco pro-
bable... Los hombres vivieron primitivamente en peque-

1 Véanse las colecciones de la Revue frangaise de psycha-
nalyse y, actualmente, de Psyché.

2 R, LAFORGUE, Remarques sur l'érotigsation des relations
sociales (Rev. frang. de Psychan., 1930-1931).

3 Nos ajustaremos, en estas nuevas consideraciones, al se-
gundo gran libro de sociologia de FREUD: Totem y tabt.

49



fias sociedades y cada hombre tenfa generalmente una
mujer; a veces, si era poderoso, tenfa varias, y las defen-
dfa celosamente de los demés hombres. O, sin ser un ani-
mal social, no pudo menos que vivir, como el gorila, con
varias mujeres, que s6lo a €l le pertenecian... Cuando el
joven macho se hace adulto entra en lucha por la domi-
nacién, y el més fuerte, después de haber desalojado o
matado a todos los rivales, se convierte en el jefe de la
sociedad. Los j6venes machos asi eliminados, errantes de
un lugar a otro, considerarin a su vez un deber, cuando
por fin hayan logrado conseguir mujer, impedir las unio-
nes consangufneas demasiado cercanas entre los miem-
bros de una misma familia” 1,

Si Freud eligié su punto de partida en la obra de Dar-
win, ello se debié a que las teorias evolucionistas estaban
de moda en el momento en que Freud elaboré su psico-
anélisis, y se debié también a que el papel de la sexuali-
dad en esa horda primitiva debia seducirlo. Pero en este
punto se hace necesaria una observacién capital: la sexua-
lidad del nifio, en las primeras etapas de su vida, es una
sexualidad pregenital, en tanto que la sociedad arcaica es
sociedad de adultos. Sin embargo, tanto en el hombre de
la prehistoria como en el nifio pequefio se da:

—E1 trauma del nacimiento, que los fuerza a esquivar
el mundo poblado de fuerzas desconocidas y hostiles,
para refugiarse en las cavernas, que no son sino la ima-
gen del vientre materno; y

—el erotismo oral y anal, més fuerte en los orfgenes
de la humanidad que en los tiempos actuales, aunque
predomine en el nifio. Explica la importancia de la
alimentacién en la horda y el canibalismo —muestras
de la libido oral— y la importancia de los excrementos
en la magia, en la medicina y en los rituales arcaicos
~—muestras de la libido anal—.

El narcisismo explica la mentalidad primitiva. La inte-
ligencia todavia incipiente es dominada por la afectividad.
Lo subjetivo se confunde con lo objetivo; los deseos son
entonces tan fuertes que implican creencia en su realiza-
cién. El ademén y la palabra son eficaces por sf mismos.
Esta es la base de la magia. La religién no es, pues, un
fenémeno primitivo; fue precedida por un perfodo de im-
perio absoluto de los deseos. Sélo ante el fracaso de esos

1 DaRWIN, Descendance de Uhomme, II, cap. 20.

50



suefios y la frustracién de sus tendencias, el miembro de
la horda imaginara la existencia, alrededor de él, de obje-
tos dotados de fuerzas andlogas a la suya, y pasari de la
magia al animismo.

Sin embargo, “cierto dia, los hermanos expulsados se
reinen, matan al padre y lo comen, con lo cual se ponhe
fin a la existencia de la horda paterna. Una vez reunidos,
se tornan emprendedores y pueden realizar lo que cada
uno de ellos, considerado individualmente, habrfa sido in-
capaz de hacer”. Ese crimen, empero, no nos basta para
superar la mentalidad de la horda; encontramos aqui el
erotismo oral en el canibalismo, y magismo también, ya
que el hijo imagina que al devorar al padre incorpora a
su propio ser, por participacién mistica, algo de la fuerza
paterna. Tras de la alegrfa de la victoria, el asesinato del
jefe no deja, sin embargo de suscitar dolor en el corazén
de los asesinos, pues la ambivalencia de los sentimientos
hacfa que el padre fuera temido, odiado, y, al mismo tiem-
po, admirado, amado: “Odiaban al padre que tan vigoro-
samente obstaculizaba las reivindicaciones sexuales y el
apetito de poder de los hijos; pero, al mismo tiempo, lo
amaban y lo admiraban. Una vez satisfecho el odio al eli-
minar al padre, y habiendo cumplido los propios deseos
de identificacién con €él, era menester que la tristeza repri-
mida se manifestara. Esa manifestacién tomé la forma de
remordimientos; nacié de ellog un sentimiento de culpa-
bilidad que coincidi6, en ese caso, con los remordimientos.”
Como se puede apreciar, lo que en el nifio es anterior a
lo genital, el complejo de Edipo, ha sido, para la huma-
nidad, incesto verdadero y crimen genuino. Las diversas
instituciones sociales han nacido, segilin Freud, de proce-
s0s psiquicos capaces de superar el remordimiento edipico.

Hablemos, en primer lugar, del totemismo. En su ima-
ginacién el hijo identifica al padre muerto con un animal
falico, y se prohfbe a sf mismo matar a ese animal; piensa
que éste es el verdadero antepasado de la horda y que
siempre ha sido bueno con su descendencia: “Si el padre
—pensaban sin duda todos los hijos— nos hubiera tratado
como nosotros tratamos al totem, jam&s habriamos sen-
tido deseos de matarlo.” Tales son los orfgenes remotos
de la ley, de la primera forma de organizacién social. Em-
pero, en ciertos dfas de fiesta, la tribu asesina ritualmente
al totem y lo come; el objeto de ese ritual simbélico es
mantener el recuerdo del triunfo obtenido otrora sobre el

51



padre y, al mismo tiempo, evitar en adelante que se mate
al antepasado verdadero transfiriendo el asesinato a su
substituto animal. Y la prueba de que las cosas deben
haber sucedido asf las da el hecho de que el nifio contem-
poraneo puede reinventar el totemismo para liberarse de
su complejo edipico. Ziillinger relata la historia de un
nifio, testigo de una disputa entre sus padres; ya a solas,
mientras Iloraba amargamente, distingui6, a través de sus
l4grimas, un gallo ocupado en pisar a una gallina. El chi-
quillo, dominado por subita célera, salta sobre el animal,
le corta la cabeza, le arranca las entrafias, lo cocina y
llama a sus hermanos para comer el gallo en su compafiia.
Tenemos en la historia todos los elementos del totemismo:
identificacién del padre cruel con el animal, el deseo de
castrar al padre que fornica con la madre (cortar la ca-
beza del gallo), el remordimiento que lo obliga @ llamar
a los hermanos para comulgar con ellos en la responsa-
bilidad del crimen y, por nltimo, banquete totémico 1.

También la exogamia, fundamento de la organizacién
domeéstica, surge de los remordimientos, Lo que el padre
habia prohibido por la fuerza, el hijo se lo prohibira, en
adelante, a sf mismo por “obediencia retrospectiva”. Re-
nunciard a aprovecharse del fruto de su victoria mediante
la represién de sus tendencias incestuosas. Pero este tabii
tiene, por su parte, una consecuencia de primerfsima im-
portancia desde el punto de vista sociolégico; la libido, al
no poder canalizarse hacia la madre, se orientari hacia
los hermanos, se tornard homosexual, aunque desexuali-
zéndose. Tal la base del sentimiento de solidaridad social
que, en su forma primitiva, es comunidad de conciencia
entre los miembros de una misma generacién. Vemos,
pues, que la humanidad ha pasado por los mismos esta-
dios que verificamos al ocuparnos de psicologfa genética,
y comprendemos, asimismo, c6mo se pasé de la horda bar-
bara, todavia sumida completamente en la animalidad, a la
civilizacién y a la organizacién social. La sociedad nacié
de la represién de la libido y del remordimiento.

Esta sociedad es matriarcal. En efecto: lo importante,
para ella, es impedir que el complejo edipico retorne. Se
lo logra primeramente al reprimir el recuerdo del coito
como causa de la procreacién: los salvajes saben perfec-
tamente ¢c6mo y por qué nacen las crias de los animales

1 ZULLINGER, Repas totémique d'un enfant de cing ans et
demi (Imago, XIII, 1927).

52



y, sin embargo, ignoran el papel del embarazo en el naci-
miento humano e imaginan que los nifios son espiritus
ancestrales introducidos en el vientre de la mujer. No es
posible comprender esa paradoja sino por el designio de
olvidar el acto sexual en relacién con la madre. Y si en
esta sociedad matriarcal el nifio sigue la condicién del tio
materno y no la del padre, si el tio es quien ejerce amplia
potestad sobre él, en tanto que el padre es un camarada
de més edad, ello se debe a que esta organizacién permite
superar el odio edipico al padre transfiriéndolo al herma-
no de la madre, hecho considerado como menos peligroso 1.

En este matriarcado, poco a poco se destaca cierta figu-
ra; la del hijo més fuerte, sucesor de aquel que otrora
maté al padre y le arrancé el falo como simbolo de su
poder. No se trata del mayor, segin podria suponerse,
sino del més joven, pues es el més amado por la madre,
el preferido, y, en consecuencia, el més apto para reem-
plazar al padre junto a ella. El es el héroe que llevard
a la sociedad del matriarcado al patriarcado, ya que la
mujer ve en €l al marido redivivo, y el que la levarad
también, de la democracia fraterna, homosexual, a la mo-
narquia parental.

Hemos visto que en el nifio la formacién del superyé
sucede al estadio edfpico. Lo mismo sucede en la historia
de la humanidad; tal el origen de la religién. Pero en
tanto que en el nifio el superyé se forma por introyeccién
del padre, la religién nace de la extroyeccién del padre
sublimado en el cielo. Hay, pues, toda una evolucién mfs-
tica en la cual, primeramente, se adora a 1a madre a con-
secuencia del traumatismo del nacimiento, después al hé-
roe y, por ultimo, al gran Dios celestial ideado a imagen
del padre. La pubertad de la humanidad es la época tar-
dia en que, frente al fracaso del deseo mégico y de la
plegaria religiosa, el hombre se ve obligado a tomar en
cuenta el principio de realidad y procura descubrir las
leyes del determinismo natural: “La fase animista corres-
ponde al narcisismo; la fase religiosa, a 1a etapa de obje-
tivacién, caracterizada por la fijacién de la libido sobre
los padres, en tanto que la fase cientifica tiene su equiva-
lente en ese estado de madurez que se caracteriza por la
renuncia a la busqueda del placer y por la subordinacién
de la eleccién del objeto exterior a las exigencias y con-

1 JoNES, Imago, XIII, 1927.

53



veniencias de la libido.” Tal la ley de las tres fases enun-
ciada por Freud.

Toda esta sociologfa, formulada por Freud en Totem
y tabi, supone cierto ntimero de postulados. Primera-
mente, el de identidad del espfritu humano. Todos los
hombres tienen la misma estructura libidinosa y estén
sometidos a las mismas leyes psicolégicas del principio
del placer, del rechazo, del desplazamiento, de la substitu-
cién simbdlica, de la proyeccién, la identificacién, la su-
blimacién. En virtud de ello, se puede explicar de la mis-
ma manera a nuestros contemporineos que a los hombres
de la prehistoria. En segundo lugar, supone la existencia
de una psique colectiva. “Sin duda, nadie dej6 de obser-
var —escribe Freud— que postulamos la existencia de
un alma colectiva en la cual se cumplen los mismos pro-
cesos que ocurren en el alma individual.” HEste postulado
implica una dificultad. Hemos visto, en efecto, en la pri-
mera parte de este capitulo, que Freud rechazaba la idea
de una conciencia colectiva y he aquf que ahora parece
admitirla. En realidad, lo que Freud descartaba era la
idea de que de la unién de los individuos pueda surgir un
alma superior y exterior a las personas, obediente a leyes
propias independientes de las leyes de la psicologia. Pero
€1 cree en un alma de la raza, de desarrollo histérico, por
analogia con lo que sucede en el nifio, Por tultimo, el ter-
cer postulado de la sociologia psicoanalitica es el de la
herencia de los caracteres adquiridos: “Si los procesos psf-
quicos de una generacién no se transmitieran a otra, no
se continuaran en otra, cada cual estarfa obligado a reco-
menzar el aprendizaje de la vida, 1o cual excluirfa la posi-
bilidad de todo progreso y todo desarrollo.” Lo que para
el sociblogo es tradicién, herencia social y no biolégica, se
inscribe en el interior del yo, en el psicoandlisis. Pero
entonces, si el nifio lleva en lo més intimo de su ser la
historia de sus antepasados, no s6lo es la psicologia gené-
tica la que nos ayuda a comprender la sociologia genética,
sino que esta Ultima, a su vez, aclara la psicologia indi-
vidual. De esta manera, se puede vincular la tesis de
Jung con la de Freud.

Para Jung, el psicoandlisis freudiano explora admira-
blemente el inconsciente personal, aquello que se ha for-
mado durante la infancia. Pero resta, en el anélisis de las
neurosis, un residuo misterioso, una serie de sintomas que
no pueden ser explicados por la experiencia de la nursery,

54



como el dolor que sentia en el talén un oficial psicoana-
lizado por Jung: Dicho dolor resistia a todos los anflisis
y no desapareci6é sino cuando se encontr6 una interpreta-
ci6n en la mitologia, en la condena b’blica de la serpien-
te: “Pondré enemistades entre la mujer y tG. Ella te
aplastar4 la cabeza y tii le tenderés lazos al talén.” (Gé-
nesis, 111, 5.) Es decir, que por debajo del inconsciente
personal existe un inconsciente méas profundo, colectivo
y tradicional, que puede aflorar en los suefios o durante
la enfermedad. Este descubrimiento de Jung lo condujo
a rechazar la naturaleza sexual de la libido y, en conse-
cuencia, a modificar profundamente el psicoandlisis tra-
dicional. La libido, m4s que sensual, es mistica. Lo que
Jung llama el no-yo y que prolonga el id de Freud, no
son las pulsiones del principio de placer reprimido: son
las antiguas religiones y las antiguas mitologfas, que con-
tindan viviendo dentro de cada uno de nosotros, y son lo
que Jacob Burckhardt llamaba “figuraciones ancestrales”.
Ese no-yo no forma, en rigor, un alma subterrénea; esté,
m4s bien, constituido por toda una estratificacién, por
capas casi geolégicas de historia; o mejor atin, por un
conjunto de almas independientes y de edades sucesivas,
los “arquetipos” que se agitan en las tinieblas del incons-
ciente, tales como Anima, imagen de la antigua Madre;
como Animus, resurreccién del padre arcaico; como el
Doble o la Sombra, o inclusive el Golem, personificacién
del Demonio mago. En realidad, Freud habfa advertido
va las analogfas existentes entre ciertas iméigenes de los
suefios y mitos antiguos, pero el psicoandlisis freudiano
explicaba esas similitudes no por la memoria, sino por la
identidad del espiritu humano, la convergencia de los pro-
cesos imaginativos: “Cada uno recrea, por asi decir, el
simbolismo con los materiales de que dispone y la estereo-
tipia tiende a la uniformidad del espfritu humano en cuan-
to a las tendencias particulares, que forman la fuente del
simbolismo, es decir, a la uniformidad de los intereses fun-
damentales y permanentes de la humanidad.” Jung, en
cambio, acerca su tesis a 1a de Leibniz en cuanto a la mé-
nada que contiene todo el pasado del universo, y a la de
los “engramas” de Simon, que no son, en rigor de verdad,
recuerdos, sino disposiciones innatas: “No afirmo de mo-
do alguno la transmisién hereditaria de las figuraciones,
sino s6lo la posibilidad de la figuracién. La diferencia es
esencial” Es clerto; pero también es verdad que, si no

55



hay herencia de imigenes miticas, hay herencia de las
estructuras libidinosas que las originan, ya que tienen
edades diferentes 1.

111

Freud se vio llevado, ante la urgencia de los problemas
sociales, a interesarse cada vez més en la sociologia y le
consagrd sus ultimos grandes libros: El porvenir de una
ilusién, El malestar de una cultura, Moisés y el mono-
teismo.

En verdad, los principios no cambian. Por ejemplo, la
religién siempre se define claramente a partir de la neu-
rosis y no se distingue de la idea delirante sino por su
mayor complicacién. Freud llega incluso a escribir: “El
creyente estd protegido en méximo grado contra el peligro
de ciertos sufrimientos neuréticos: la aceptacién de una
neurosis colectiva lo libera de la obligacién de representar
una neurosis individual.” Del mismo modo, la ontogenia
y la filogenia permanecen vinculadas. En efecto; después
de haber parecido buscar, por un momento, el origen de
la religién en un hecho ontogénico —Ila angustia del nifio
ante la hostilidad del mundo exterior-—, el sentimiento
de su impotencia, une luego esta nueva interpretacién
de la mistica a la que diera en Totem y tabid: dicho pri-
mer libro no explicaba sino el totemismo; El porvenir de
ung ilusién demuestra c6mo se pudo pasar del dios ani-
mal al Dios hombre. No obstante, las tres tltimas obras
de Freud, sobre todo la segunda, aportan alguna novedad
con respecto al antiguo psicoanAlisis.

En primer lugar, una mayor preocupacién por el papel
del factor moral respecto del factor individual. Por ejem-
plo, junto al superyé de origen parental, existe ahora un
supery6 de origen colectivo. Y sin duda, tampoco aqui se
trata de una novedad completa. Ya vimos que la soli-
daridad se constitufa por la asimilacién de todos los miem-
bros del grupo en la introyeccidén del mismo superyé: el
del jefe. Pero este punto de vista es desarrollade y deter-
minado ahora: “La analogia existente entre el proceso de
la clvilizacién y el camino seguido por el desarrollo indi-

1 JUNG, La théorie psychanalystique, Paris, 1913; Métamor-
phoses et symboles de la libido, Paris, 1914; L'inconscient dang
lo vie psychigue normale et anormale, Paris, 1928; Uber den
Archetypus (Zeitschr. fiir Psychotherapie, I1X, 1937); Wir-
klichkeit der Scele, trad. esp., Buenos Aires.

56



vidual puede ser llevada mucho méis lejos, pues estamos
en condiciones de sostener que la comunidad desarrolla
también un superyé cuya influencia preside la evolucién
cultural... El superyé de una época cultural dada tiene
un origen semejante al del supery6 del individuo: se
funda en la impresién, dejada tras de si, por grandes per-
sonajes: lideres, hombres dotados de fuerza espiritual do-
minadora en quienes una de las aspiraciones humanas ha
encontrado su expresién més fuerte y més pura.” La
analogia es tal que se advierte, con harta frecuencia, que
esos8 héroes o esos santos han sido asesinados, maltratados
por sus congéneres, tal como el padre primitivo. Pueden
también, por la severidad de sus exigencias, determinar
en lo Intimo de nuestro ser un sentimiento colectivo de
culpabilidad, de angustia morbosa; por ello comprendemos
que se pueda hablar, a 1a par de las neurosis individuales,
de la posibilidad de neurosis colectivas.

Un segundo punto que se halla mejor tratado en los
hltimos libros que en los primeros es el de las relaciones
entre la civilizacién y la sexualidad. Aunque, como vere-
mos en seguida, el amor, una vez desexualizado, es el
cimiento de la sociedad, no por eso es menos cierto que,
en general, “el amor se opone a los intereses de la cultu-
ra” y que “la cultura amenaza al amor coh penosas res-
tricciones”. La familia se opone al grupo. La mujer es
antitética de la civilizacién, pues la civilizacién es esen-
cialmente cosa masculina. Tal como en Bergson, existe,
pues, antagonismo entre las sociedades cerradas y las
sociedades ablertas: la fijacién excesiva de la libido en los
padres, y de lo genital en la mujer, amenaza ser fermento
de disgregacién para una sociedad mas amplia. Para que
la civilizacién sobreviva es menester, por lo tanto, que
oponga barreras a esos instintos amorosos, como el tabi
del incesto, las restricciones en la vida sexual, el manda-
miento de amar al préjimo. Ahora bien, precisamente
estas restricclones liberan gran parte de nuestra energia
vital en beneficio del grupo; esa libido, en la imposibili-
dad de continuar siendo sexual, se vuelve hacia la huma-
nidad y se transforma en fuente de enriguecimiento para
la cultura. Se ve asf c6mo la libido puede ser, a la vez,
fuente de la cultura y enemiga de ella. Para hacerse
fecunda, debe sufrir un primer choque y estar inhibida.
Por lo tanto, habrd dos tipos de neurosis: las que provie-
nen de un control excesivo, y las derivadas de la falta de

57



control. Para emplear un término durkheimiano y para
mostrar claramente que Freud se aproxima a la sociolo-
gia, digamos que “la anemia soclal” tal como estd definida
en Divisién del Trabajo es tan grave como el exceso de
control (sexual).

Sobre todo, Freud es llevado a admitir, junto al instinto
de vida, un instinto de muerte. Aqui también, sin duda,
el estudio de las neurosis es el que lo condujo a este resul-
tado, la imposibilidad de explicar por desviaciones de la
libido ciertos trastornos graves de la personalidad. Claro
que no deja de vincular este nuevo descubrimiento con
su principio de repeticién. El instinto tiende a restablecer
el equilibrio trastornado por el estimulo a su nivel an-
terior. Mas como lo inorgénico existia antes de lo or-
ginico, el instinto de muerte tiende a restablecer lo
inorgénico. Pero este instinto no se vuelve solamente
contra nuestra propia persona; se vuelve también contra
los dem4s, es deseo de robo, de asesinato, de torturar,
de despojar. Sin embargo, si bien el punto de partida del
descubrimiento debe ser buscado en la psicologia indivi-
dual, la guerra mostraba la importancia sociolégica de ese
instinto de muerte. Freud es conducido asi a un dualismo
de gran importancia para nosotros y para el tema que
tratamos. El mundo estd dividido entre dos fuerzas: la
libido ~—que Freud designard ahora con el nombre platé-
nico de Eros—, fuerza que agrupa, gue une, que vincula
a los individuos entre sf, que cimenta la sociedad, y el
instinto de agresividad que separa, que opone a los hom-
bres entre sf, fermento de todas las disgregaciones sociales,
¥y que, si triunfara, nos Hlevarfa de vuelta a la animalidad.

Pero, como ya lo dijimos, Freud no puede aceptar el
dualismo. Lo resuelve slempre en una dialéctica de la
sintesis. Tal como al encontrar el amor del yo en oposi-
cién con la sexualidad elabord el concepto de narcisismo
para demostrar que se trataba de la misma libido, que
se fija ora sobre el yo, ora sobre el préjimo, asi también
va a demostrarnos ahora que el instinto de muerte se
relaciona con la sexualidad. Kl sadismo, por ejemplo, sera
el instinto destructivo unido al instinto sexual cuando
estd dirigido hacia el préjimo, y el masoquismo seri el
instinto de muerte afiadido al instinto sexual cuando est4i
dirigido contra uno mismo, cuando goza de la propia muti-
lacién, de la propia destruccién o humillacién. Ya vere-
mos que este descubrimiento del instinto de muerte es

58



uno de los més exitosos en el nuevo psicoanélisis —como
en la teorfa de Horney— y en la moderna sociologfa —tal
como en la teorfa de Dollard—. Para sintetizar, el progreso
de la sociologia freudiana ha sido, pues, 1a conversién del
Eros en el principio de la agregacién y de la solidaridad;
pero el equivoco subsiste siempre, pues este Eros no es
solidificador sino cuando est4 desexualizado; mientras la
libido se mantiene en las formas arcaicas es tan peligrosa
para la colectividad como el instinto de muerte. Nos ve-
mos, pues, siempre enfrentados con el problema central
de Totem y tabu: ;cé6mo puede la libido crear las insti-
tuciones sociales, si necesita de esas instituciones sociales
para desexualizarse y tornarse social? Es el milagro del
parricidio. Sin embargo, antes de hacer la critica de este
punto, que es el punto fundamental de toda la sociologia
freudiana, debemos ver atn cémo aplican los disefpulos
de Freud las ideas de su maestro a los diversos capitulos
tradicionales de la sociologfa.

Dejaremos pues a un lado en este libro la Gltima defini-
cién de la libido, que, iniciada en Mds alld del principio
del placer, llega, en El malestar de unae cultura, a una
metafisica del cosmos. La libido serfa el impulso que
obliga a las células vivas a atraerse recfprocamente, y que
hace quizd el equilibrio del mundo, que, partiendo del
caos, unifica los elementos dispersos en sintesis cada vez
més altas para llegar un dfa, sin duda, a fundar la huma-
nidad. En primer lugar, como bien lo sefiala Gins-
berg, esta nueva concepcién estid en contradiceién con la
primera teoria de Freud. Efectivamente, en la primera
definicién de la libido, “todas las formas del amor, no
s6lo el amor sexual sino también el amor por uno mismo,
el amor a los padres y a los hijos, ¥ el apego a ideales
abstractos est4n arraigados en los impulsos sexuales des-
viados de su objetivo original”; y en la segunda, “los im-
pulsos sexuales se presentan sélo como una especie inte-
grante de un grupo méis vasto de preferencias fundadas
sobre la libido”. De este modo, “el interés mutuo que
sienten los seres humanos, la necesidad que tienen unos
de otros, no es sexual en el estricto sentido de la pala-
bra” 1. No podemos continuar en este “equivoco”, como

1 M. GINSBERG, Conceptions sociologiques de Freud (Cah.
Int. de Soc., V, 1948),

59



dice Ginsberg. Debemos escoger en este libro una de esas
dos definiciones: o la metafisica o la teorfa, més positiva,
de la sexualidad (genital y no genital). Elegimos, natu-
ralmente, la més antigua, primeramente porque todas las
obras soclolégicas de los discipulos de Freud derivan de
ella, y también porque la otra definicién, aungue Ginsberg
la considere “mas razonable”, llega a hacer desaparecer
casi toda la originalidad de la sociologia freudiana: se
explica la sociedad por la fuerza agregativa de la vida, por
el gregarismo, la sociabilidad sintetizante y, desde este
punto de vista, Bergson es infinitamente superior a Freud.

60



e CAPITULO IIT —

LA SOCIOLOGIA PSICOANALITICA

VAMOS A PASAR revista sucesivamente a los distintos capi-
tulos de la sociologfa para ver, en cada uno de ellos, el
aporte del psicoanilisis. E intentaremos dilucidar tres
hechos fundamentales:

I. Las instituciones sociales no se confunden con los
trastornos neuropéticos. Pero estos trastornos, al presen-
tar ciertos procesos psiquicos bajo una fuerte lente de
aumento y en forma caricatural, en cierto modo, nos per-
miten comprender mejor la génesis de los hechos sociales.
En resumen, el método utilizado por esta sociologia es el
método patolégico.

I1. No siempre estdn de acuerdo los psicoanalistas sobre
la mejor manera de interpretar tal o cual institucién, tal
o cual forma de organizacién. Algunos atribuyen al trau-
matismo del nacimiento lo que otros atribuyen al narci-
sismo y otros aun al complejo de Edipo. En suma, ha suce-
dido en el psicoanilisis lo que sucedi6 en la teoria lingiifs-
tica de la mitologia. El principio de explicacién continuaba
siendo el mismo para todos los lingiiistas, pero allf donde
algunos de ellos gélo vefan la aurora, otros vefan tnica-
mente el cielo borrascoso. Tales contradicciones acarrea-
ron no poco perjuicio a la sociologia psicoanalitica, del
mismo modo gue otrora causaron el derrumbe de las tesis
de Max Muller.

ITI. A medida que la sociologia psicoanalitica se cons-
titufa, chocaba cada vez mé&s con la relatividad de las
civilizaciones humanas y con la rica complejidad de éstas.
Se planteaba, asf, un problema: jcémo conciliar la unidad
de la libido y de sus complejos con la organizacién contra-
dictoria de las distintas sociedades humanas? ;Cémo hacer
derivar no s6lo la maultiple, sino lo opuesto, de la misma

61



y unica tendencia? Roheim, sobre todo, se dedicara a
estudiar este dificil problema.

I

Comenzaremos por la sociologia religiosa, ya que es la
parte de la sociologia psicoanalitica estudiada més a fondo,
y también porque es, incontestablemente, la primera que
se trat6. :

Ahora bien, siempre, cualquiera sea el fenémeno consi-
derado, estqd en juego el mismo método de apelar a la
patologia. Freud, por ejemplo, para explicar el totemismo,
considerado como religién, parte de la fobia infantil. Los
nifios, en efecto, sienten a menudo miedo irracional a cier-
tos animales, temor que no deriva del temor fisico, ya que
a menudo se trata de miedo a animaleg domésticos, tales
como el gato o el perro, con los que antes jugaban. Y en
tanto tienen miedo, se identifican a veces con ellos, tal
como un tal Hans que tenfia fobia al caballo y que, empero,
saltaba cual un equino, y mordia a su padre en la forma
en que lo harfa un caballo; ¢ inclusive como ese pequefio
Arpard, que habfa sido picoteado en las partes genitales
por una gallina y que, desde entonces, imaginé ser una
gallina y sélo jugaba con los objetos que le recordaban el
gallinero. Tales hechos demuestran gue el animal es
siempre substituto del padre, que es temido como éste y
que, como éste, se convierte en objeto de identificacién.
Allf tenemos la rafz del totemismo que, como acabamos de
ver poco ha, consiste en escapar de los remordimientos
reemplazando al padre asesinado por el totem animaldl,

De la misma manera, un hecho morboso, la obsesién
neuropética, nos da la clave de la formacién de los dog-
mas. Es posible darse cuenta facilmente de ello al com-
parar el anilisis de las ideas obsesivas con la descripcién
sociolégica de los dogmas2 hecha por Guignebert. El
obseso experimenta pulsiones por el asesinato, el incesto;
se libera de ellas poniendo barreras imaginarias entre el
deseo y su realizacién. Se prohibe pronunciar tal palabra,

1 FreuDd, Totem y tabd, op. cit.
2 GUIGNEBERT, L’évolution des dogmes, Parfs, 1910; TH.
REIK, Dogme et idées obsessionnelles (Imago, 1927).

62



hacer tal gesto, porque de no ser asi la desgracia se pro-
ducirfa. Asi, también, el dogma nace de la herejia; es una
barrera artificial levantada contra la tentacién herética;
he alli por qué no hay dogma en el origen del cristianis-
mo: sbélo aparece con el sacrilegio, Juzga antes de for-
mular; como en la neurosis, la parte defensiva es més
antigua que la parte substitutiva. La psicologia del neu-
rético es ambivalente. La obsesién muestra a la vez las
ideas reprimidas y la resistencia social. También el dogma
es ambivalente. Por ejemplo, el dogma de la Trinidad se
niega a reemplazar a Dios por Jesls: es la barrera social.
Pero, al mismo tiempo, se siente el deseo de idealizar al
nuevo Dios en detrimento del antiguo: he alli la pulsién.
El neurético concede gran importancia a la palabra;
igualmente, el dogma debe ser tomado siempre al pie de
la letra. El pensamiento obsesivo es contradictorio, ya que
en él intervienen tendencias antagénicas; el neurético pro-
cura solucionar esas contradicciones mediante un ince-
sante esfuerzo de racionalizacién. También el dogma,
segin Guignebert, es un esfuerzo para resolver intelec-
tualmente un problema planteado en términog contradic-
torios: y por ello es objeto de fe y no de demostracion.
Por altimo, 1a obsesién es para el enfermo el Gnico madero
de salvacidn, el tinico obstdculo a sus pulsiones asesinas,
Se aferra a ella con tanta méas energia cuanto que, sin ese
obstaculo, todo cuanto lo aterra en su inconsciente no seria
ya detenido, El dogma es, también, tabG: no hay que
tocarlo, pues el comienzo de la critica de los dogmas es el
triunfo del pecado original.

Pero 1a neurosis obsesiva no se encuentra s6lo en el
origen de la interpretacién de los dogmas; Freud la utiliza
igualmente para explicar los tabies!. Las prohibiciones
neuropéticas no son motivadas; su violacién —ya se sabe—
acarreara una desgracia; por ejemplo, la muerte de uno de
los padres, pero no se sabe por qué. De la misma manera,
los tables no establecen un vinculo analitico entre su
objeto y el castigo. En ambos casos, la interdiccién esen-
cial es la del contacto, la cosa tabl estd como cargada
de una fuerza misteriosa que fulmina a quien se atreve a
tocarla. Ambas tienen los mismos caracteres de conta-
gio, de comunicabilidad, de trasmisibilidad de un objeto
a otro. Cuanto se relaciona de cualgnier modo con un

1 FREUD, op. cit.

63



taba participa de su mana. El enfermo que detesta a la
sefiora de Cerf se priva de usar un objeto comprado en
un negocio de la calle du Cerf. Finalmente, obsesiones y
tabues pueden terminar merced a ciertos ritos, como la
ablucién obsesiva que corresponde a la lustracién religiosa.

Estas semejanzas suponen un origen comun. La prohi-
bici6én obsesiva procede del conflicto entre la pulsién
sexual, y mas particularmente, el deseo del contacto, con
la censura social; sin embargo, la tendencia no es comple-
tamente reprimida y el enfermo vacila entre los dos senti-
mientos: el placer y el temor; su afectividad continida
siendo ambivalente. Pero el motivo sexual continda siendo
inconsciente, y por eso no hay motivacién, no se compren-
de por gué tal o cual acto acarreari desgracia; también
existe una razén, pero estd oculta. El deseo, para reali-
zarse, para superar la prohibicién, trata entonces de des-
viarse, de ir hacia objetos menos peligrosos: de alli su
contagiosidad. El mismo fenémeno debe haberse produ-
cido en los origenes de la humanidad. Los tables clasifi-
cados por la etnograffa: tabdes alimentarios, tabties de
casa, tablles geograficos, son de naturaleza secundaria,
substitutos de una prohibicién mas importante: la del
incesto o del asesinato del padre. De alli la siguiente defi-
nicién de Freud: “El tabQ es un acto prohibido hacia el
cual es impulsado el inconsciente por una tendencia muy
fuerte.” Pero esta tendencia es precisamente tan fuerte
que resiste a la prohibicién, creando la ambivalencia de
la nocién de lo sagrado: “Se puede admitir como hecho
cierto que, en la vida psiquica del hombre primitivo, la
ambivalencia desempefia un papel infinitamente mayor
que en la del hombre civilizado de nuestros dias. La dis-
minucién de esa ambivalencia ha tenido como corolario
la desaparicién progresiva del tabl, que no es méis que
un sistema de compromiso entre las dos tendencias en
conflicto.”

Los tablies nos llevan de las creencias religiosas a los
ritos. Los enfermos no sélo conciben ideas insanas: inven-
tan, ademd4s, ceremonias muy complicadas. Freud cita,
por ejemplo, el caso de cierta joven que antes de acostarse,
se entregaba a un ritual de los més ricos y mejor organi-
zados. Noche tras noche, lo repetia paso a paso: miraba
debajo del lecho, abrfa de par en par las puertas de su
cuarto, detenfa todos los relojes, inclusive aquellos cuyo
tictac no era perceptible y no bastaba para despertarla;

64



disponia, en determinada forma, los floreros sobre los
muebles, las almohadas sobre la cama, etcétera. El estu-
dio de esa enferma descubrié las raices libidinosas del
menor de tales ademanes !, Lo que es verdadero en cuanto
al individuo es verdadero también en cuanto a la huma-
nidad. Los ritos sociales y las ceremonias religiosas son,
igualmente, respuestas a problemas sexuales. Para demos-
trarlo nos bastard con tomar un ejemplo: la iniciacién 2.

Se sabe que los ritos de iniclacién comprenden dos par-
tes: la condena a muerte del nifio y su resurreccién como
miembro del clan. En la primera parte, el nifio vive oculto
en la maleza y es objeto de innumerables sevicias por
parte de los ancianos. Tales sevicias no constituyen, segiin
los psicoanalistas, una escuela de resistencia y de coraje,
sino que expresan la hostilidad del padre (reemplazado
por el anciano o el sacerdote) contra el hijo; es la recons-
titucién simbdlica de la horda primitiva. La circuncisién
cierra ese primer tiempo; es, a la vez, el castigo al deseo
del incesto ¥y un modo de prevenirse contra él. La circun-
cisién, en efecto, es el substituto de la castracién del hijo
por el padre; su realizacién asume forma dramdética, para
asustar, para impresionar el inconsciente del nifio. En
virtud de este traumatismo, la libido se desviard de la
madre y podrd en adelante canalizarse hacia otras muje-
res. El segundo tiempo es el de la resurreccién. Cuando
un enfermo juzga demasiado dificil una accion, la invierte.
Es lo que sucede aqui. Va a nacer un hijo nuevo que no
deseard ya a la madre, que no anhelard matar al padre
¥y que, por el contrario, se identificara con éste por el sim-
bolismo del totem. Pero antes de que el recién iniciado
se incorpore definitivamente al grupo de los adultos, hay
un margen de tiempo, un perfodo de licencia sexual, cuya
objeto es orientar atin més la libido sexual hacia las demés
mujeres, asf como la vida en comuin de los candidatos en
la maleza, lejos del contacto y de la vista de las mujeres,
la canalizaba hacia los varones, la transformaba en esa
homosexualidad que, segiin vimos, es fuente de solidaridad
social, Asi el ceremonial religioso, tal como el ceremonial
neuropético, es una respuesta a problemas sexuales. Més
exactamente: un medio de escapar al complejo de Edipo.

La comprensién de los mitos, finalmente, se ve facilitada

1 FREUD, Introduction & la psychanalyse, op. cit.
2 REIK, Ritual Psycho-analytic Studies, trad. ingl., 1931.

65



por el estudio de las imagenes de los suefios .. Como dice
Reik, “en el reposo nocturno y cuando soflamos rehacemos
la obra de la humanidad anterior... El suefio nos retrae
a estadios lejanos de la civilizacién humana y nos propor-
ciona un medio de conocerlos mejor”. No sélo se encuen-
tran en el simbolismo de los suefios las raices libidinosas
de simbolos andlogos a los de los mitos, sino que los mitos
siguen exactamente las mismas leyes que los suefios,
expresan los mismos deseos incestuosos o las mismas
pulsiones agresivas, presentan los mismos caracteres de
dramatizacion, de canalizacién de la libido hacia objetos
secundarios, de condensacidn de las imagenes o de divisién
de las tendencias, etcétera, La tnica diferencia estriba
en que el suefio manifiesta la libido individual, y el mito,
la libido de los pueblos: “El mito es un suefio colectivo
del pueblo” (Rank); “El mito es un vestigio de la vida
psiquica del pueblo y el sueho es el mito del individuo”
(Abraham); “Los mitos son vestigios deformados de las
imaginaciones y deseos de naciones enteras. .., los suefios
seculares de la joven humanidad. El mito es con respecto
al punto de vista filogenético lo que los suefios son res-
pecto de la vida individual” (Freud). En el psicoanélisis,
pues, el mito deja de ser 1o que era en cierta sociologia:
una explicacién de los fendmenos de la naturaleza, un
primer efecto de la curiosidad intelectual. Cuando se
examinan las mitologias primitivas, se sienten tentaciones
de pensar que han tenido origen en la contemplacion de la
salida o de la puesta del sol, en la contemplacion de las
fases de la luna. “;Error!”, exclama Jung: “La mitologia
astral no es mas que la proyeccion, en el cielo, de la psi-
cologia inconsciente. Los mitos no han sido ni seran
jamas inventados conscientemente... Son, ante todo, una
manifestacién de tendencias inconscientes, reanimadas

1 Acerca de la explicacién psicoanalitica de los mitos por
los suefios, véase K. ABRAHAM, Treum und Mythus, 1909; J.
SILBERER, Phantasie und Mythus, 1909; RIXLIN, Wiinscher-
fullung und Symbolik in Marchen, Viena, 1909; O. RANK, Der
Mythus in der Geburt des Helden, 1909, y Das Inzestmotiv in
Dichtung und Sag, 1912; A. MAEDER, Die Symbolik in der
Legenden, Mirchen, Gebraiichen und Trdumer, 1908; JONES,
On the Nigthmare (Am. Jowrn. of Imsanity, 1910); FREUD,
Mirchenstoffe in Travime (Int. Zeitschr. fiir Psychan, 1913) ;
0. RANK y H. Saces, Die Bedeutung der Psychoanalyse fur
die Goisteswissenschaften, 1913; STECKFrL, Die Sproche der
Traiimen, 1932, ete.

66



por la regresion de la libido, y pueden ser comparados
con log suefios 1”. Pero entonces, si sélo son disfraces
simbolicos de la sexualidad colectiva, se advierte su im-
portancia metodolégica. Para conocer el punto de partida
de una neurosis, el médico hace que la paciente le cuente
sus suefios. Asimismo, si queremos llegar hasta los funda-
mentos de una civilizacién, conocer sus motivaciones
secretas, que son el punto de partida de las instituciones
sociales, nos serd menester psicoanalizar los mitos de esa
civilizacién. Tal, sin duda, lo que querian decir Rank y
Sachs cuando escribian que el mito es “lo negativo de una
cultura”,

Si tomamos, por ejemplo, el mito del nacimiento del
héroe, tratado en una obra clasica, vemos que todas las
historias de nacimientos de héroes, ya se trate de Moises,
de Edipo, de Rémulo, de Tristdn o de Lohengrin, siguen
poco mas o menos la misma ordenacién temadtica: el héroe
es el hijo de un dios o de un rey... pero ciertos obstacu-
los se oponen a su nacimiento: estd predicho que matara
a su padre; a veces, es dado a luz secretamente; el recién
nacido estd condenado a morir o a ser abandonado; con
frecuencia es puesto en un cesto y librado a las aguas; el
héroe es salvado por gente humilde que cumple funcién
de padres o por un animal hembra; tiempo después, el
héroe se venga de su padre y se da a conocer por su valor,
Ahora bien, tales temas son los que hallamos en las nove-
las familiares urdidas por los neuréticos. Torturados por
la mania de grandezas y surgidos de ambientes humildes,
los paranoicos se niegan a aceptar su baja extraccion;
inventan un adulterio de su madre con algin noble perso-
naje y dividen, asi, al padre en dos: el padre real, que es
un principe, y un padre aparente, que sélo los ha criado.
Esto les permite conciliar los sentimientos ambivalentes
de amor y de odio que alimentan hacia el poseedor de la
madre, cortdndolo en dos e idealizando al padre imagi-
nar1io. En cuanto al ser librado a las aguas, es un simboio
que aparece a menudo en los suefios y que significa el
nacimiento. Asi, el mito del nacimiento del héroe se psi-
coanaliza como pesadilla de enfermo, ¥y nos permite des-
cubrir en €}, subyacentes, dos grandes tendencias: la
rebelién contra el padre social, unida a la ternura por el
padre progenitor, que es una tendencia paranoica, y una

1 JUuNG, Théorie psychanalystique, op. ¢it., p. 111,

67



tentativa infantil para explicar el nacimiento como un
don de las aguas. HEs, en consecuencia, la expresién de
un momento de la historia de la civilizacién: el momento
en que los hijos se rebelaron contra la tradicién, lo cual
constituyé la gran rebelién paranoica de la humanidad.

Se ve, que, metodolégicamente, los psicoanalistas se
valen siempre de hechos patolégicos para explicar los
hechos religiosos. Pero, claro est, no se trata sino de un
procedimiento 16gico y no de una identificacién. Los
problemas que se le plantean al neurético son problemas
individuales, que resultan de una mala represidn, en tanto
que la religién surge de problemas colectivos, que afectan
a la vida colectiva de los pueblos. La religién es, por lo
tanto, Util: transforma las tendencias antisociales en socia-
bilidad. Y, en rigor, Freud pudo hablar de “la gran ilu-
sién”; sin embargo, hay también, en su definicién de reli-
gién, aspectos positivos que es menester no descuidar y
que sirven para que muchas almas religiosas se hayan
decidido a prestar su adhesién al psicoanilisis; por ejem-
plo, el pastor Pfister por la parte protestante, y Maryse
Choisy por la parte catélica. La neurosis aclara los pro-
cesos y las instituciones religiosas, pero no se confunde
con ellos: “Casi se podrfa decir que una histeria es una
obra de arte deformada, que una neurosis obsesiva es una
religién deformada, y que una manfa paranoica es un
sistema filoséfico deformado.” Al término de la primera
parte de nuestro analisis, no olvidamos esta breve sen-
tencia de Freud.

La sociologia religiosa de log psicoanalistas no presenta,
desgraciadamente, a pesar de la unidad del punto de parti-
da, gran homogeneidad. Para la mayor parte de las insti-
tuciones encontramos gran diversidad de explicaciones, y
esas explicaciones parecen, casi siempre, contradictorias,

Rank y Jones, por ejemplo, no atribuyen totalmente el
mismo origen a la nocién de alma. El punto de partida de
la teoria de Rank es el narcisismo. Con su contrapartida;
la angustia ante la muerte. Para superar esa angustia
el hombre duplica su yo, se crea un Doble inmortal. Este
Doble serd al principio su sombra, pues el hombre ve su
propia sombra antes de verse en un espejo; serd, después,
el reflejo en la superficie del agua, reflejo que él objeti-
vard. En consecuencia, esta primera concepcién de Rank
es absolutamente opuesta a la de los antropélogos ingle-

68



ses que atribulan el origen del alma a las visiones del
suefio. Como observa dicho psicoanalista, “el hombre bien
puede haber deducido, de sus suefios con personas muertas
poco tiempo atrés, la creencia de que el yo continta su
actividad después de la muerte; pero sélo la sombra o el
reflejo le pudo enseflar que, también durante su vida,
posefa un alma, un Doble espiritual y misterioso”. Cier-
tamente, gran distancia separa ese yo reflejo de la idea
filoséfica que actualmente tenemos del alma. Es posible,
sin embargo, para Rank, demostrar cémo se realizd ese
paso. Ya que la nocién de alma esti vinculada al narci-
sismo, evolucionara paralelamente a éste. Con el complejo
de Edipo, que sigue al estadio del espejo, el reflejo es
reemplazado por la reencarnacién del antepasado; los nifios
son las almas de ascendientes que penetran en el cuerpo
de la madre; la sombra se convierte, entonces, en un prin-
cipio de fecundacién. En el folklore se conservan super-
vivencias de tal creencia como la leyenda de la mujer sin
sombra, quien era estéril y tuvo gque comprar una sombra
para poder tener hijos. Un 1ltimo estadio es correlativo
con la formacién del superyd: el Doble se identifica con la
conciencia moral; nosotros nos negamos a admitir que
esta conciencia, que se nos presenta como trascendente
al yo y al id, pueda desaparecer con el aniquilamiento del
cuerpo 1.

La teoria de Jones es muy distinta 2, El nifio imagina
que el aire que aspira se mezcla con los alimentos para
formar una especie de vapor, que puede escaparse en for-
ma de ventosidades y que constituye el “pneuma interno”.
Ahora bien, esos gases intestinales constituyen para él
materia sexual, un equivalente simbélico de la orina y,
mds tarde, del esperma, que puede fecundar a una mujer.
:Coémo, sobre esa base, se puede llegar a la idea del Alma
espiritual? Por toda una serie de sublimaciones: “La pri-
mera etapa consistié, sin duda, en substituir los olores
desagradables por olores agradables: es la fase de las
substancias aromaéaticas... La segunda fase comienza cuan-
do la idea de olor es totalmente eliminada. Entonces, el
interés se vuelca hacia el ruido o la musica... La tercera
fase vive la eliminacién del sonido, el desarrollo de la

1 O. RANK, Der Doppelginger (Imago, 1II, 1914). Cf. Die
Don-Juan Gestalt (Imago, VIII, 1922),

2 JonEs, Fssays in Applied Psycho-analysis, Londres, 1923
(cap. VIII).

69



teorfa del pneuma, teorias sobre la evaporacién y la con-
cepeién de la respiracién cOsmica. En la cuarta fase, la
humedad desaparece y el interés se centra en la impor-
tancia del calor v del fuego... En la quinta fase, queda
el soplo de Dios. Los vientos, el aire exterior. La sexta
fase considera intolerable esa exaltacién del movimiento
del soplo pues, aunque obscuramente, recordaba la idea
primitiva.” ¥l soplo se libera entonces de todo su poso
material para expresar ideas tan sublimes como las de
alma humana o la de alma del universo.

;Cémo escoger entre interpretaciones tan distintas? T.a
sociologia podria acaso conciliarlas, ya que nos demuestra
que, para los hombres primitivos, no hay alma, sino una
multiplicidad de almas en e! mismo individuo: la sombra,
el soplo, el espiritu de la sangre, el alma pupilina, el
alma de la maleza i, Bastaria entonces con decir que cada
uno de estos dos psicoanalistas explica una de esas almas.
Rank, la sombra, y Jones, el soplo. Pero quedarfa atn
por resolver un problema. ;Cémo se pass de esta multi-
plicidad a la unidad?; ;cémo el Doble, nacide del reflejo
narcisista, pudo confundirgse con el Espiritu, nacido de
los gases intestinales? El! psicoanalisis deja la cucstién
en suspenso.

En la explicacion de la magia se halla otra contra-
diccién. Recuérdese que, para Freud, la magia corres.-
ponde al momento narcisista de la humanidad. Asf como
el histérico realiza sus imaginaciones, asi como el enfermo
atacado de obsesién cree que si hace tal gesto, o pronuncia
cual palabra, tal persona morird autométicamente; tal
como las férmulas de esos neurépatas presentan analogfas
tan sorprendentes con las de los hechiceros que Freud no
vacila en definir la obsesién como *una especie de hechi-
ceria destinada a desechar los malos deseos”, asi también
la magia es la creencia en el poder absoluto de las ideas,
creencia caracteristica de la época en que el individuo,
enteramente librado al principio de placer, no tiene atn
en cuenta la realidad objetiva.

En cambio, Roheim parte de la observacién, formulada
por los antropdlogos, de que el hechicero no puede actuar
en contra de alguien sino cuando posee algo de esa per-
sona: recortes de ufias, un mechén de pelo, ropas, un poco

1 R. BASTIDE, Eléments de sociologie religieuse, Paris, 1936;
nueva edicidn, 1949.

70



de la tierra pisada por ella. Esas pertenencias, que se
encuentran ahora en manos del hechicero, implican para
quien ya no las posee una pérdida de substancia: en con-
secuencia, una castracién simbéblica. Y porque la victima
es castrada, muere. En Australia, el hechicero arranca el
higado de su victima y la palabra “apertura” que desig-
na esta accién magica significa, también, desfloramiento.
Tenemos alli todos los elementos para comprender la ac-
cién del hechicero. El brujo es el simbolo de la potencia
fAlica de la tribu, el substituto del padre de la horda pri-
mitiva; castrarfa a su enemigo (al quitarle el higado) para
convertirlo en mujer y tener relaciones con él. La fuerza
mégica seria, pues, “una proyeccién de la fuerza falica fuera
de sf misma para efectuar sobre la victima un coito sédico
a distancia, precedido de castracién”. Tal vez pudiera re-
procharse a esta interpretacién el que sélo explica las
formas ofensivas de la hechiceria, lo gue se llama magia
negra. Pero Roheim piensa que todas las formas de la
magia pueden explicarse desde esta base; el rito que hace
llover reposa sobre la identificacién del agua con el
fluido espermético del padre celestial La curacién mdégica
consiste en sacar el mal del cuerpo del enfermo en forma,
por ejemplo, de un trozo de cuarzo; pero ese trozo de cuar-
70 No es otra cosa que el pene del perverso hechicero, que
ha quedado en el cuerpo de la victima, o incluso el nifio
nacido del coito a distancia. Los kai dicen del enfermo:
“Hstd prefiado de un pedazo de enfermedad”. La inicia-
cién del hechicero consiste en identificarse oralmente con
el padre mediante el acto canibal de comer a uno de sus
parientes: un viejo o un nifio (pero se sabe que el nifio
es el abuelo reencarnado); y al asimilarse, en ese aterrador
banquete, con el antepasado perverso, toma de él la fuerza
falica. El mana tendria el mismo origen... Los hermanos
han matado al padre, se han repartido el poder, han con-
ducido a la horda desde patriarcado hasta la igualdad demo-
crética; sélo la fuerza falica del padre, al distribuirse asi a
través de multiplicidad de individuos, se diluye y se debi-
lita. El hechicero es aquel que se yergue por sobre el
grupo de hermanos, que supera la censura social ¥y el
sentimiento de culpabilidad, para apropiarse de la fuerza
del padre y aterrorizar a los hermanos celosos. El mana
no serfa pues otra cosa que “la especie de hipnosis ejer-
cida por el substituto del padre, substituto que impone,

71



de manera constante, una actitud pasiva feminizada a los
demés miembros de la tribu .

También en este punto podria inteptarse una reconci-
liacién entre ambas interpretaciones. En efecto: Freud
distinguié la hechiceria de la magia: la primera implica
la intimidacién, cosa que no comporta la segunda 2. Freud
explicarfa entonces las creencias mégicas como aln difu-
sas y no transformadas en instituciones., Roheim nos
harfa pasar, en el momento en que la magia se crea
intérpretes y se da un cuerpo de doctrinas y funciones
claramente determinadas, al grupo social primitivo.

En la psicologia genética vimos que existe una estrati-
ficacién cronolégica de la libido. L.os complejos persisten,
se mantienen. Pero, al pasar de una edad a otra, toman
distinto aspecto. De la misma manera, es posible Imaginar
que la magia subsiste a través de la evolucién humana,
pero modificAndose en cada etapa de la historia; siendo
al principio omnipotencia del deseo en el estadio narci-
sista retorna al falismo paterno después del totemismo.
A pesar de esto las dos ideas se vinculan defectuosamente
entre ellas; en tanto que la hechicerfa se funda en la base
de creencias mégicas ordinarias, segin lo demostré Marcel
Mauss, el hechicero es el intérprete del grupo, el que rea-
liza los deseos de la colectividad atrayendo a la lluvia, el
calor solar, la victoria en la guerra, la multiplicacién de los
animales, y no solamente aquel que lanza mala suerte
sobre otro individuo.

Podriamos multiplicar los ejemplos. Sin embargo los que
hemos dado bastan —nos parece— para demostrar la hete-
rogeneidad de las explicaciones psicoanaliticas sobre los
mismos hechos sociales.

Ir

El gran problema que se plantea al psicoanalista que
aspira a elaborar una sociologfa doméstica estriba en saber
c6mo se ha podido superar el complejo de Edipo, que im-
pedirfa la constitucién de un grupo doméstico normal.

El método sigue siendo el mismo. Congiste en partir de
lo patolégico para comprender mejor lo normal. La fri.
gidez sexual de la mujer, consecutiva a la noche de bodas,

1 C, RoHEIM, Animism, Magic and the divine King, 1930.
2 FrrUD, Totem y tabu, op. cit.

72



se atribuye generalmente a un traumatismo, pero no hay
que pensar, dice Freud, en un traumatismo fisico: el
choque es puramente psicolégico. La libido de la hija se
fija en el padre o en el hermano, y cuanto mds fuerte sea
esa fijacién mayor serd la resistencia al marido. De alli
el rito de desfloracién ritual de la joven doncella antes del
matrimonio, por un anciano o por un sacerdote que, al
canalizar el odio hacia el primer compafiero sexual, hace
posible el amor conyugal 1,

El rito de la incubacién o gestacién permite, a su vez,
el amor paternal. Se sabe, de acuerdo con Frazer, que en
el fondo hay dos clases de incubacién: incubacién pre-
natal (segin la cual el padre simula la situacién de la
parturienta: el hombre se tiende en una hamaca y recibe
el cuidado de parientes y amigos, tal como si hubiera sido
€] quien trajo un nifio al mundo) e incubacién posnatal
(que obliga al padre, después del parto, a prohibirse cier-
to numero de alimentos: si violara esos tabdes, el hijo
enfermaria o moriria).

Segiin Reik, l1a incubacién prenatal tendria origen en la
hostilidad del hombre (privado durante largos meses de
toda relacién sexual con su mujer) hacia la esposa; pero
el hombre supera esta pulsién agresiva internalizando su
sadismo, transportando al interior de si los dolores del
alumbramiento, y castigdndose asi por su deseo de maltra-
tar a la madre. Mas el padre, junto a sus impulsos agre-
sivos contra la mujer, tiene también impulsos agresivos
hacia el hijo. En primer término, porque la venida de un
hijo lo priva, durante largo tiempo, del placer de las rela-
ciones sexuales. Y después porque el nifio es el antepasado
reencarnado y porque todo nacimiento aviva asf, en el
inconsciente, la vieja hostilidad de la horda primitiva.
Pero la sociedad censura esos deseos brutales, y la segunda
clase de incubacién —la de la dieta— se explica exacta-
mente como hemos explicado los actos cobsesivos; por
ejemplo, la prohibicién que el enfermo se impone de
subir las escaleras en cierta forma o de sentarse en un
sillén porque, si tales actos se cumplieran, la desgracia
se abatiria sobre su familia. También aqui el padre se
impone tabtlies alimentarios para no estorbar la vida de
su nifio. Pero en esta interdiccién, como en la prohibicién

1 ¥revp, Le tabou de la virginité (Revue frang. de Psy-
chan. 1933).

73



neuropdtica, la pulsién agresiva subsiste, rceonocible .
De tal modo, el rito de la desfloracién virginal permite
el amor de la mujer por su marido, al superar el apego
libidinoso al padre; y la incubacién permite el apego del
padre a su hijo, al superar la arcaica rivalidad de gene-
raciones de la vieja horda en torno de la hembra.

Por otra parte, no existen capitulos de la sociologia que
no contengan el aporte de los psicoanalistas. Ya Darwin
habia hecho del arte un instrumento de seleccidon sexual,
uno de los medios de acercamiento entre los sexos 2, Tam-
poco es de sorprender que los discipulos de Freud se hayan
interesado en la sociologia estética y més particularmente
en el problema de los origenes del arte.

Paul Germain 3 y Pierre Bugard 4 distinguen en la mi-
sica, por ejemplo, elementos masculinos —el ritmo, que se
expresa por simbolos falicos, como la trompa, la flauta, el
arco musical, la batuta del director de orquesta— y elemen-
tos femeninos —la melodfa, que puede, por otra parte, mas-
culinizarse—; tendriamos, entonces, ritmos masculinos mar-
ciales y ritmos femeninos arrulladores. Reick es més preciso
aln y vincula el nacimiento de la musica con un momento
determinado de la evolucién social; el totemismo. El tote-
mismo es la continuacién del parricidio, un esfuerzo para
acallar los remordimientos, para reconciliarse con el padre
e identificarse con él en la forma de su substituto animal.
La mfsica seria, pues, la reconstitucién de la voz del padre
—una imitacién de su grito, de un alarido primitivo—
en forma de grito, de alarido del animal totémico. Pero
como los totemes varfan de un clan a otro, se comprende
que los instrumentos musicales sean muy diversos: el
bull-roarer de los australianos, la flauta hecha con la tibia
del animal-sfimbolo del padre. El cuerno se encuentra en
muchos pueblos porque es una imagen del falo y porque,
al asir el cuerno del totem, se renueva el crimen primiti-
vo, uno se apodera de la potencia fdlica paterna al mismo
tiempo que conquista su voz. No ha de sorprender que los
inventores miticos de la musicas (Marsias, Orfeo, Dionisios,

1 REIX, Ritual psycho-analytic Studies, op. cit.

2 DARWIN, La descendance de Uhomme et la sélection se-
xuelle, Paris, 1872-1873.

3 P. GERMAIN, La musique et la psychanalyse (Rev. frang.
de Psychan., 1928).

4 P. BUGARD, L’interprétation psychanalystiqgue du mythe
d’Orphée (idem, 1934).

74



Osiris) fueran destrozados en mil pedazos o castigados por
los dioses: el hijo que se apoder$ de la voz de su padre
debe expiar cruelmente su crimen .

Rank se ocupé principalmente de las artes plasticas.
Primeramente, el arte es materno. La nostalgia del tGtero
se observa en la cerdmica, las vasijas panzudas, los odres
semejantes a vientres fecundados. El temor a volver al
seno materno se expresa en cambio en las pinturas mura-
les de las cavernas prehistdricas, con sus animales estran-
guladores, simbolos del ttero devorador. Con el floreci-
miento griego, pasamos del arte materno al arte paterno.
Un mito marca esta ruptura, el de Pandora y Prometeo:
la desgracia vino al mundo por causa de una mujer, en
tanto que la plastica, el modelado, son obra del hombre,
Creta formaria la transiciéon entre estos dos estadios, con
sus laberintos, sus ornamentos de lineas sinuosas, que
representan las curvas intestinales del hombre; el Mino-
tauro cautivo es la imagen del feto y el hilo de Ariadna el
cordén umbilical que permite encontrar la salida del la-
berinto 2.

El lenguaje, como el arte, tiene origen libidinoso. Para
Sperber 3, la primera palabra es el grito del hombre en
¢ lo. Para Spielrein, el erotismo oral precede al genital,
v la primera palabra seria, en cambio, el ruido que brota
de los labios de la criatura cuando toma el pecho mater-
no; de allf la importancia de la sflaba ma (mamd, ma-
dre...)4 Pero el hombre primitivo debié trabajar para
vivir y ese primer esfuerzo humano es un esfuerzo colec-
tivo. Tal esfuerzo estd ritmado por sonidos pronunciados
en comun y que se convertirdn asi en signos verbales de
las acciones cumplidas. En lo dicho se ha reconocido la
tesis de Bucher, que atribuye el lenguaje al trabajo. Solo
que —en opinién de los psicoanalistas— como el trabajo
es penoso, para aliviarlo el hombre primitivo lo convirtié
en substituto de la actividad sexual. Los sonidos emplea-
dos por los trabajadores fueron, pues, modulaciones se-

1 REIK, op. cit.

2 RANK, Le traumotisme de le naissance, op. eit. Cf. tam-
bién LOEWITSCH, Le sentiment de lespace et Uarchitecture
moderne (Imago, 1928).

3 SPERDER, Uber den Einfluss sexuelles Momente auf Entste-
hung und Entwicklung der Sprache (Imago, 1912).

4 SPIELREIN, Die Entstehung der Kindlichen Worte Papa
und Mama (Imago, VIII, 1928).

75



cundarias del grito del hombre en celo: el recuerdo del
colto endulzaba la dificultad del esfuerzo exigido por la
tarea. Y como las palabras cambian de sentido al pasar
de un grupo social a otro ., las palabras libidinosas toman
otra significacién y designan desde entonces ademanes
técnicos.

No nos demoraremos mucho més en la patologia social.
Los psicoanalistas se oponen a la teorfa socioldgica del
crimen, pues la consideran insuficiente. Si el ambiente es
responsable, no se comprende por qué, entre individuos
pertenecientes al mismo grupo, sélo algunos se convierten
en criminales y los demdés no. Es, pues, necesario que la
constitucién individual, la estructura fisica de la persona
dominen los factores sociales. De alli que los freudistas
se hayan dedicado, como Stauh, a hacer ante todo una
clasificacion de los criminales 2,

Si dejamos a un lado a los criminales imaginativos, a
aquellos que roban o matan en suefios, pero que no obs-
tante son, en la vida cotidiana, las mejores personas del
mundo, tenemos una primera categoria de criminales, cu-
ya psicologia se explica por la de los “actos fallidos3”; el
crimen es, en ellog, algo as{ como una falta de atencidén:
se realiza contra la voluntad del criminal. Estan, en se-
gundo lugar, los crimenes de los neur6ticos, locos, asesi-
nos, cleptémanos, etcétera, que tienen origen en una re-
presién excesiva. En tercer lugar, los criminales norma-
les —si cabe expresarse asi~- los que no rechazan sus
pulsiones libidinosas o agresivas, sino que se abandonan
por entero a ellas. Una cuarta categoria de criminales es
la de aquellos que padecen de sentimientos de culpabili-
dad (sea porgque han introyectado, en el perfodo de la for-
macién del superyd, un padre cruel que continda tortu-
randolos, sea porque su libide ha permanecido fuertemen-
te apegada a la madre); se sienten culpables de ese amor
incestuoso. Aparece entonces el proceso de “autocastigo”,
Se cometen delitos para darse a sf mismo una razén de
sentirse culpable, menos comprometedora que el incesto.
O incluso para que la sociedad inflija un castigo que pa-
recera injusto y que justificary a los ojos del individuo

1 MEILLET, Comment les mots changent de sens (Annéde So-
ciologique, IX).

2 STAUB, Psychanalyse et criminalité (Rev. frang. de Psy-
chanalyse, 1934).

3 FREUD, Paychanalyse de la vie quotidienne, Paris, 1922.

76



la rebeldia que bulle, en lo mas hondo de su ser, contra
el Padre s&dico introyectado. Por dltimo, hay criminales
que tienen un superyd normal; pero ese supery6 se formé
en un grupo social inmoral, por internalizacién e idealiza-
cién de un padre ya criminal o del jefe de una banda de
gangsters.

Esta clasificacién no sélo interesa a la psicologia, segiin
puede creerse en el primer momento; tiene, también, va-
lor sociolégico. En efecto, en la medida en que la crimi-
nalidad depende del superyd y que el superyé es forma-
cién familiar o social, el criminal depende del medio en
el cual ha vivido. En la medida en que el crimen consti-
tuye una compensacion de los sentimientos edipicos y una
forma de racionalizar la culpabilidad sentida subjetiva-
mente, el agesinato es la repeticidn del parricidio original
cumplida por el individuo; “el asesinato del padre es el
prototipo de todos los crimenes” 1, y la sociclogia genética
explica entonces la sociologfa criminal.

La teoria psicoanalitica de la sancién se relaciona con
la sociologfa. Durheim y Fauconnet vinculaban la san-
cién con la criminalidad: hacian de la primera una reac-
cién pasional del grupo; el criminal ofende los sentimien-
tos colectivos y la sociedad se venga castigindolo. El
castigo es, ante todo, expiacién. L.os psicoanalistas dicen
lo mismo; pero, mientras que en la sociologfa durkhei-
miana la sancién es una reaccién de la conciencia del
grupo contra todo lo que podria diseminarlo, contra todo
lo que choca a la comunidad de pensamientos y de senti-
mientos, para Staub esta reaccién es de orden sexual; no
es sino la racionalizacién del sadismo o de la agresividad
de los miembros del grupo contra uno de ellos2,

Vemos que si bien las aplicaciones del psicoanilisis son
muy diversas, los principios no cambian. Todo, en defi-
nitiva, surge de la libido. No hay nada, ni siquiera en la
ergologia, que no entre también en esta sociologia.

Generalmente, se atribuye el origen de la técnica a las
necesidades humanas., Es un absurdo que choca con los
hechos. (Por qué nos vestimos? ;Para protegernos del
frio? Pero, entonces, ;por qué los habitantes de Tierra
del Fuego, regién glacial, vivian desnudos? El cuerpo hu-
mano es capaz de adaptarse a todas las vicisitudes del

1 0. RANK y H. SACHS, op. cit.
2 H, StAauB, Psychanalyse und Strafrecht (Imago, XVII).

77



clima. La vestimenta no responde a una necesidad de
proteccién, sino que es el compromiso entre una tenden-
cla erdtica -—el exhibicionismo— y su rechazo social —el
pudor—1. ;Por qué, y cémo inventaron los hombres el
fuego? (Habra sido la visién del incendio que estalla en
los bosques, y que provendria del frotamiento de ramas
secas, 1o que los condujo a tal descubrimiento? Pero, amén
de que el incendio habria espantado a los hombres en vez
de atraerlos, jamés se vio incendio producido por el sim-
ple roce de ramas secas. Por el contrario, el roce es una
actividad esencialmente sexual y, en consecuencia, la libi-
do tiene maés posibilidades que la casualidad de darnos
una explicacién aceptable. A decir verdad, los gestos téc-
nicos son gestos utilitarios, “pero los gestos ltiles no de-
ben esconder jamdés los gestos agradables. La mano es
primitivamente el érgano de la caricia... Primitivamente,
caricia y trabajo debieron hallarse asociados. Los traba-
jos largos son trabajos relativamente gratos... De manera
paraddjica, dirfamos de buena gana que la edad de la
piedra tallada es la edad de la piedra maltratada y gue
la edad de la piedra pulida es la edad de la piedra acari-
ciada. Quien trabaja el sflex ama el sflex y no se quiere
a las piedras de modo distinto que a las mujeres2.”

Y Jung, en efecto, atribuye el descubrimiento del fuego
al complejo de Edipo. Como siempre, la neurosis nos
ofrece el punto de partida de la interpretacion. Jung ob-
servé a un nifio que se entretenfa hundiendo el dedo en
el revoque de las paredes y hacfa agujeros con un movi-
miento rotativo de la mano; mas tarde intenté, asimismo,
agujerearse la frente con el dedo. El andlisis de esa ma-
nia demostrdé que tenia su origen en el deseo de mastur-
bacién, que habia sido rechazado, y que ese deseo de
masturbaciéon, a su vez, era un medio de superar la ten-
tacién incestuosa. Tenemos asi todos los elementos del
descubrimiento del fuego: la perforacién y la rotacién.
Para hacer brotar la llama se hacen girar dos trozos de
madera seca, el uno dentro del otro, y muchos primitivos
llaman a la madera horizontal perforada “el sexo hem-
bra”, y al trozo vertical “el macho”. El Rig Veda describe
asi el mecanismo de produccién del fuego: “He aqui el

1 J. C. FuiigeL, The Psychology of Clothes, Londres, 1931,
2 BACHELARD, Psychanalyse du feu, Paris, 1939.

78



bastén frotador; el principio productor estd dispuesto; se
aproxima la madre; haremos brotar a Agni... Aquel que
conoce a los seres (Agni) habita en las dos ramas, seme-
jante al germen cuyo brote ha llenado magnificamente a
las hembras fecundadas.” La invencién del fuego es, pues,
un substituto del acto sexual. Pero, ;por qué el coito ne-
cesita ocultarse en un simbolo? No puede ser sino por
efecto de una represién. Es, pues, menester que el acto
prohibido sea €l de la unién con la madre, ya que las
demas mujeres no son tabd. Pero el estudio de nuestro
joven enfermo demostré que, entre la tentacién incestuo-
sa y los gestos de perforacién o rotacién, habia un inter-
mediario: el onanismo. La represiéon del complejo edipico
hace retroceder la hibido hacia la masturbacién, pero como
también ésta se halla prohibida, se busca un objeto que
la reemplace, y ese objeto es, naturalmente, la madera,
pues la madera es simbolo de la madre. La palabra por-
tuguesa madeirg procede de materia, que a su vez deriva
de mater. “Casi no hay error”, escribe Jung, “al atribuir
el origen del fuego a una actividad casi onanista sobre
cierto objeto, semejante al caso de friccién masturbatoria.”
Un texto de los Vedas confirma también esa hipétesis.
Atman se desdobla en dos: hombre y mujer, marido y
esposa; de la unién de esos dos seres nacen todos los
humanos y todos los animales. Después Atman dice: “Ver-
daderamente, yo soy el Creador, puesto que he creado
todo el Universo. Hecho lo cual se froté las manos sobre
la boca (paso de lo sexual al onanismo: los dedos simbo-
lizan el falo y la boca el ttero), de donde, como del seno
materno, produjo el fuego (paso del onanismo a la pro-
duccién del fuego) 1.”

111

Si los primeros trabajos sociolégicos de los psicoanalis-
tas han tratado la religién, fue porque a fines del siglo xix
y a comienzos del xx existfa una escuela antropoldgica
de moda, la escuela inglesa, que consagraba sus mejores
obras a los problemas del origen de las instituciones reli-
giosas. Pero con la guerra contra Alemania, el desarrollo
del hitlerismo y todos los demés trastornos que se suce-
dieron en Europa, la lucha de la democracia contra el

1 Jung, Métamorphosis et symboles de la libido, op. cit.,
11, cap. 8.

79



fascismo y, posteriormente, contra el comunismo, el csn-
tro de interés de los psicoanalistas se trasladé y pasé de
la religi6n a la clencia politica. Debemos, por lo tanto,
tratar con un poco mas de detalle este nuevo capftulo de
la sociologfa freudiana.

Esta sociologia politica se caracteriza por el rechazo
de toda explicacién de hechos politicos que parta de he-
chos econémicos o geogréficos, y por la generalizacién de
los sentimientos libidinosos o su transferencia a los bienes
publicos y a la comunidad nacional.

Eder es uno de los que més insistieron sobre la insu-
ficiencia tanto del factor geografico como del factor eco-
némico. Toda la actividad humana continda siendo dic-
tada por las pulsiones del inconsciente, no por el interés
racional o por las sugestiones del ambiente fisico. No es
posible, por ejemplo, explicar la politica naval de Ingla-
terra por el hecho de que esté rodeada de mares por todas
partes y necesite naves para sustentarse y defenderse,
pues Inglaterra podfa bastarse econémicamente a si mis-
ma y en realidad, durante un largo perfodo de su historia,
proveyé a su alimentacién con los productos del propio
suelo. Igualmente, le hubiera sido posible defenderse or-
ganizando, a lo largo de su litoral, un fuerte ejército de-
fensivo terrestrel. La verdadera razén de la polftica na-
val inglesa no hay que buscarla en otra cosa que no sea
la libido de su pueblo; las naves son simbolo de la mujer,
y al construirlas, sostiene Kolnai, los ingleses satisfacfan
sus inclinaciones sexuales 2.

Jones tiene una concepcién mdés detallada, pero que
lleva a una conclusién aniloga. Reconoce que pueden
intervenir factores econémicos o geograficos, pero sélo
en forma simbélica, pasando por los complejos del in-
consciente. En conflicto entre Inglaterra e Irlanda es, de-
cididamente, un conflicto politico que se manifiesta con
los mas diversos aspectos: étnico (celtas contra romanos),
religioso (catolicismo contra protestantismo), militar. Pe-
ro la verdadera causa de esta oposicién estriba en que
Irlanda es una isla separada de Inglaterra por un brazo
de mar, y no en el hecho de que la separaci6n fisica haya
actuado por sf misma y como accidente geografico. No:

1 EDER en JONES, Social Aspects of Psycho-analysis, Lon-
dres, 1924,

2 Aurel KOLNAI, Psychooanalyse und Soziologie, Leipzig,
1920.

80



actud subjetivamente, pues la insularidad era imagen mi-
tica de la mujer, de la virgen, de la madre. Si: toda pa-
tria es para nosotros una madre; pero para Irlanda ello
es vilido, en cierta medida, en segundo término. Basta
con recordar que el primer nombre de Irlanda es el de
Islas Afortunadas, y que este término no puede significar
sino el retorno al paraiso del Gterc maternal; que el agua
que circunda las islas es simbolo de las aguas del naci-
miento; que Irlanda era para los antiguos la morada de
las almas, el lugar de reunién de los muertos, y que los
nifios justamente imaginan, ya lo dijimos, la muerte como
un retorno a la madre. Basta recordar todo eso para com-
prender que Irlanda es, para los irlandeses, madre por
partida doble, y que la conquista de ese pais por los ingle-
ses les ha parecido algo asf como la violacién de la madre
por el padre cruel. El complejo de Edipo determind asi
el odio hacia el invasor, odio tanto mé&s salvaje cuanto
que el hijo idealiza a la madre bajo el aspecto de Virgen,
lo cual tornaba maés vergonzosa atin la agresién del padre.
Por algo el culto de la Virgen Marfa reviste tal impor-
tancia para la poblacién irlandesa; la Virgen representa
para esa gente un medio de protesta contra los ingleses.
Y por algo, también, seglin observa Jones, los jefes de los
partidos politicos proirlandeses s6lo son irlandeses por
parte maternal,

En efecto: siempre debe encararse a la nacién como una
prolongacién de la familia. Las relaciones entre el Esta-
do y el ciudadano son copia fiel de las relaciones entre
el hijo y su padre, asf como las relaciones entre el indi-
viduo y la patria prolongan las relaciones con la madre,
Pero sabemos que todas esas relaciones son ambivalentes.
El padre puede ser amado: tendremos, entonces, la mo-
narqufa. El primer jefe, en efecto, segin Roheim, fue
el hijo menor que salié del anonimato de la comunidad
de hermanos para asumir el puesto del padre, y asi la
monarquia es una especie de superyé colectivo. Al res-
pecto, se pueden ofrecer tres pruebas: la primera es que
los monarcas africanos y asiaticos son considerados como
reencarnacién del antepasado; la segunda, que el rey pri-
mitivo vive incestuosamente con su hermana, como el
faraén (ya que la hermana es el substituto de la madre),

1 JoNes, Essays in epplied Psycho-analysis, Londres, 1923,
Pp. 398-414.

81



¥y que es asesinado por sus sUbditos, segin se deduce de
los trabajos clasicos de Frazer: es decir, que revive exac-
tamente la situacion de la horda, con sus dos caracteres
principales: el incesto y el asesinato; y la tercera, que el
roy es fuente de vida; asegura la fecundidad de los reba-
fios y la fertilidad de la tierra, y en consecuencia tiene
las caracteristicas del padre primitivo, que es el padre
falico 1.

Pero el padre no sélo es idealizado; también es dectes-
tado. De alli los partidos opositores; de alli las revolucio-
nes, que no son sino el retorno a la lucha de la comuni-
dad de los hermanos contra el patriarca; de allf, en fin,
la substitucién de la monarquia por la democracia; las
elecciones reemplazan entonces a la autoridad del monar-
ca, pero “psicoanaliticamente, las elecciones”, manifiesta
Eder, “pueden ser vistas como la sublimacién del regici-
dio (parricidio)”. “Esta relacién de los hijos unidos con-
tra el padre”, afiade, “resultante de las relaciones de la
infancia, estd bien expresada por la divisa de la Republi-
ca Francesa: ‘Libertad, Igualdad, Fraternidad’. Libertad
frente al padre tirano, que monopoliza absolutamente
todo. Nosotros repartiremos, y dividiremos todo en par-
tes iguales entre nosotros, el grupo de hijos... En tanto
que para los conservadores la accién deriva de la identi-
ficacién con el padre, para los revolucionarios y los de-
mocratas proviene de la identificacién con hermanos y her-
manas... Pero los esfuerzos para hacer descansar una
secta fraterna sobre la base de la igualdad de los poderes
entre todos fracasé y el pucblo se volvid de nuevo hacia
el padre —Napoleén—, que fue adorado como un dios y
excomulgado como un demonio: Dios y Demonio que re-
presentaban los aspectos de la veneracién hacia el padre,
la repercusién de los primitivos sentimientos ambivalen-
tes de amor y de odio 2.”

Los conflictos no siempre estallan entre padres e hijos;
pueden surgir también en la comunidad de hermanos,
dando nacimiento a luchas de partidos o de clases, como
también a la formacién de clubes antagonistas. En ver-
dad, todas esas relaciones politicas estdn desexualizadas,
pero como prolongan las relaciones del grupo doméstico,

1 ROHEIM, Animism, Mugic and the divine King, 1930, C{.
FRAZER, Les Origines de la Royauté, Paris, 1911,
2 EDER, op. cd.

82



les queda siempre un margen libidinosc mas o menos apa-
rente. De allf que se encuentren tan facilmente expre-
siones sédicas o masoquistas en las relaciones entre el
Estado y sus stbditos, lo cual explica la mentalidad de
los suboficiales, de los policias, y de muchos funcionarios,
asi como las medidas vejatorias e importunas de no pocas
administraciones. Pero estos complejos infantiles resur-
gen sobre todo durante las guerras civiles, pues la cen-
sura social se halla entonces debilitada y las pulsiones
inconscientes pueden actuar méis libremente.

Como es natural, hallamos en sociologia polftica la mis-
ma heterogeneidad de explicaciones que en logs demés ca-
pitulos del psicoandlisis. Por ejemplo, en la evolucién his-
torica del poder politico, Rank ve ante todo un prolongado
esfuerzo para superar el traumatismo del nacimiento.
Cierto que también él parte dcl asesinato del padre, pero
no seria el grupo de hermanos quien tomaria el poder; un
solo hijo se aduefa de la fuerza félica, y el Estado e,
pues, una formacion masculina. Pero el nuevo jefe teme
que su destino sea idéntico al de su padre. De modo que
se protege identificAndose con la madre, siempre tierna-
mente amada por todos. De ese modo, si como reempla-
zante del padre es odiado, como asimilado a la madre se
convierte en tabd. Adn en el comienzo, él se habria cas-
trado, y el cetro real no seria sino el simbolo de la fan-
tasia infantil de la mujer provista de pene, el substituto
de la masculinidad perdida. Este primer periodo, en el
que la autoridad no pertcnece al padre, sino al hijo como
representante de la madre, es llamado ‘‘matriarcado” por
Rank. Después, el padre retoma cl poder y levanta la
barrera de las leyes entre los nifios y la madre. Los pri-
meros cddigos no son mas que inhibiciones de la libido
maternal. Si el regicidio en su origen es, en consecuencia,
la rebelién de los hijos contra el padre, posteriormente
el furor de la multitud se volverd menos contra el rey
que contra la reina o las amantes del rey: “Se mata al
rey no para liberarse de un yugo, sino para asegurarse
una protecciéon mis fuerte y méas firme contra la reina:
el rey ha muerto, jviva el rey!”. Asi, la evolucién politica
seguiria la misma ley que la evolucién individual, la del
rechazo continuo de la imagen maternal. “La evolucion
de la dominacién patriarcal hacia sistemas politicos cada
vez méis masculinizados constituye una prolongacién de
la represién original que debido al penoso recuerdo de-

&3



jado por el traumatismo del nacimiento, tiende a la eli-
minacién cada vez més completa de la mujer 1.”

Todas estas contribuciones a la sociologia politica son
yva relativamente antiguas. Pecro los acontecimientos que
siguieron a la guerra de 1914 habrian de permitir un fer-
voroso renuevo de esta rama del psicoanélisis. La llegada
del fascismo y del nazismo al poder parecié el brote de
cierta neurosis colectiva. La incorporacién de la juven-
tud italiana o alemana a brigadas militarizadas se vincu-
laba con una homosexualidad evidente y que no se man-
tenia en el dominio de la fantasia2 Las pulsiones agre-
sivas eran canalizadas, desencadenadas contra los socia-
listas, los comunistas o los judios. Los campos de concen-
tracién formaban algo asi como un laboratorio clinico de
la destruccién de los valores humanos y la apologia de
la guerra dejaba entrever el proximo estallido de las san-
grientas catdstrofes que, en efecto, debian desencadenarse
poco después en el mundo. La propaganda fascista asu-
mfa por doquier el aspecto de un ritual hipnético, y por
todas estas razones, que convertfan la crisis europea en
algo més grave que una simple crisis econémica, en una
verdadera epidemia mental, era natural que el psicoané-
lisis propusiera, segiin sus principios, una interpretacién
de los hechos. La guerra, en suma, se presentaba en for-
ma nueva: se basaba, en todas partes, en la accién de
quintacolumnas; el avance de los ejércitos enemigos era
facilitado, preparado por el trabajo de los quislings na-
cionales.

Los psicoanalistas partieron del hecho de que el hitle-
rismo y el fascismo nacieron en pafses vencidos, arrui-
nados o engafiados. Congstituyen una respuesta colectiva a
la frustracién de grupos enteros, que buscarcn una com-
pensacion al identificarse con el lider, substituto del padre
cruel y sédico. Los inconvenientes de la posguerra, con
su secuela de rebeliones, pogroms, sublevaciones y ruinas,
que hacfan trastabillar los esquemas institucionales anti-
guos, enfrentaban a los hijos con los padres, disminufan
la censura social y facilitaban el reflujo de las pasiones
instintivas. Pero el hombre que se abandonaba a tal es-
tado de cosas, a pesar de todo, se sentfa culpable; segin

1 RaNk, Le traumatisme de la nmaissance, op. cit.

2 S. BERNFELD, Die Psychoanalyse in der Jugendbewegung
(Imago, V, 1919), para las primeras formas de esos movi-
mientos juveniles,

84



W. Reich, el fascismo es como una busqueda de aufocas-
tigo, una satisfaccién masoquista de la masa, una conse-
cuencia del sentimiento de culpabilidad. Pero el maso-
quismo estd siempre més o menos vinculado al sadismo;
a quien le gusta sufrir, le gusta hacer sufrir; y justamen-
te Mussolini e Hitler respondfan a esas nuevas hecesida-
des al transferirlas sobre nuevos objetos: el hombre abi-
sinio, el judio, el Enemigo hereditariol.

En cuanto al quisling, es una metamorfosis del padre
diabélico en buen padre, ligada a una decepcién igual-
mente colectiva. El padre prohibe el incesto del hijo con
la madre: por ello es odiado en el primer momento; pero
imaginemos que la libido censurada se vuelve contra el
padre; tendremos, entonces, un momento en que el macho
feminizado serd objeto de apego homosexual, y basta que
esta nueva fijacién se produzca para que el padre se con-
vierta en el buen padre. Ya no es posible una especie de
conspiracién entre él y su hijo, pues la tentacién inces-
tuosa continta en el inconsciente y la imagen del padre
sédico no ha desaparecido totalmente: el padre es viejo,
puede cerrar los ojos, puede abandonar a la madre en
brazos del hijo y gozar con el especticulo. El fenémeno
del quisling tiene idéntico origen: la alianza con el enemi-
go permite la sddica alegria del incesto con la madre bajo
la forma simbdlica de la madre patria 2.

Justamente porque los estudios psicoanaliticos de los
hechos politicos se multiplicaban, la heterogeneidad de
las explicaciones aumentaba al mismo tiempo. Podemos
dar una idea sobre esta multiplicidad contradictoria de
las interpretaciones de una misma institucién tomando
el ejemplo del antisemitismo.

El mismo Freud habfa ya abordado el problema y cierta
vez escribié: “Los motivos méas profundos del antisemitis-
mo se pierden en la noche de los tiempos; vienen del
fondo del inconsciente... Entre las costumbres de las que
se vanagloriaban los judios, la de la circuncisién suscitaba
una sensacién extrafia, desagradable. Esa sensacién se
explica probablemente por la idea de la temida castracién,
y por reminiscencias del pasado mas remoto de esos cir-

1 W. REIcH, Massenpsychologie des Faschismus, zur Se-
cualekonomie der politischen Reaction und zum proletaris-
chen Sexualpolitik, Copenhague, 1933.

. ';J)ONES, The Psyckology of Quislingism (Int. f. Psychoan.,

941),

85



cuncisos que ellos preferfan olvidar1.” Pero como si su
origen étnico lo hubiera detenido y cual si el fenémeno de
resistencia hubiera actuado sobre Freud tal como actia
sobre los enfermos, el fundador del psicoandlisis se negd a
seguir més adelante. Reik retomé esa primera explicacion
del antisemitismo. El judio despierta, en todos los que lo
ven, la angustia infantil de la castracién, de la cual la
circuncisién no es sino la forma suavizada y substitutiva,
y junto con esa angustia reanima el sentimiento del cul-
pabilidad, ya que la castracién es castigo de los impulsos
masturbatorios o de los complejos edipicos. El israelita es,
pues, odiado porque aviva recuerdos que uno desearfa
haber olvidado para siempre: “El complejo de la cas-
tracién”, escribe Reik, siguiendo a Freud, *es la causa
mas profunda, no sélo del antisemitismo, sino también del
siniestro aspecto gue presentaron los judios durante toda
la Edad Media y que presentan, atin hoy, para mucha
gente. En el judio se ha cumplido esa oscura amenaza do
la época infantil; y asi, seglin una teorfa sexual infantil,
el judio se ha convertido en mujer2” Pero cahen ademais
otras explicaciones. Todo hombre lleva en sf el hijo rebel-
de que quiere matar al padre, pero la socicdad no permite
esa pulsién y la desplaza hacia objetos menos peligrosos:
de alli que lo pague el judio.

Proyectamos fuera de nosotros el Malvado interior, exte-
riorizamos nuestros propios instintos reprobados y crea-
mos, asi, una figura de enemigo apto para ser perseguido.
Y tal serd el negro de los Estados Unidos, el judio en
Europa. Ninguna de esas dos figuras ha sido escozida al
azar; son, lisa y llanamente, dos simbolos del hijo rebelde.
Cam se burlé de su padre Noé, y por ello su raza es una
raza maldita. El judio maté a Jesis, por consiguiente al
Padre (en la medida en que la Trinidad identifica al Hijo
con el Padre; el sacerdote judio es ante todo el Gran
Sacrificador, y por ello se convierte tan facilmente en la
imagen exterior del Malvado interior, del que nos libera-
mos al proyectarlo hacia afuera, chivo emisario de nues-
tras propias faltas. Observamos, al pasar, que los mismos
motivos inconscientes pueden explicar, a la vez que el
antisemitismo, el anticlericalismo: el cura es, en efecto,

1 T'REUD, Moigés y el monoteismo.

2 TH. REIK, Der eigene und der Fremde Gott (Imago, Bii-
cher, 3).

86



quien renueva todos los dias, en el sacrificio de la misa,
la muerte del dios, el asesinato ritual del padrel, Final-
mente, G. Maranz, basdndose en una observacién de Fe-
renczi (segln la cual la circuncisién, al entorpecer la
excesiva sensibilidad del glande, hace posible el coito pro-
longado)? y en un hecho observado en Alemania por Feller
(“el judio tipico ejerce una atraccién erética muy podero<a
sobre las mujeres arias, a pesar de que ellas lo juzgan
repugnante y peligroso”)3, piensa que el antisemita pade-
ce de un complejo de inferioridad sexual muy acentuado
con respecto al israelita capaz de hacer maéas feliz a la
mujer que él y que su odio tiene origen en los celos 4

Es evidente que esas diversas explicaciones no pueden
sintetizarse: se contradicen claramente y muestran la faci-
lidad con que los psicoanalistas construyen teorias sobre
los hechos, cuando esas teorfas no son susceptibles de
verificacion experimental.

Nos resta atin destacar una dltima caracteristica de esta
reciente sociologia politica. El psicoanélisis es menos una
interpretacién del individuo o de la sociedad que una tera-
péutica. No se ha inclinado sobre los enfermos y no traté
de comprenderlos, de crearse una nueva psicologia, méas
segura que la antigua, si no es para curarlos. El interés
otorgado por los psicoanalistas de hoy a las perturbacio-
nes de la guerra o de posguerra se funda menos en el
deseo de construir teorias convincentes que en la voluntad
de descubrir las pulsiones secretas, de aclararlas plena-
mente, para poder curarlas. Es una sociologia catirtica.
Ello se advierte claramente en 13 obra de Lasswell, obra
que por el momento dejaremos a un lado pues, aunque or-
todoxa, se relaciona en muchos puntos con las nuevas co-
rrientes del psicoanAlisis, que seran tema de préximos
capftulos. Asimismo, surge igualmente con claridad en el
reciente libro de R. Laforgue consagrado a la psicologia
étnica del pueblo francés y a la crisis del maquinismo, que
provoca todo un movimiento de incertidumbre en el mun-
do moderno: “La psicopolitica da armas no sélo para com-

i NG

1 CH. BEAUDOIN, Ezxaltations collectives d’aujourd’ hui
(Grande Revue, 1938),

2 FERENCZI, Théorie et technigue de la psychanalyse, Lon-
dres, 1926.

3 F, M. FELLER, Antisemitismus, Berlin, 1931.

4 G. MaRANZ, Circoncision et antisémitisme (Psyché, 8,
1947),

87



batir ‘el gran miedo’, sino para efectuar con el méaximo
de seguridad y de asepsia la operacién quirdrgica que
representa una revolucién, al permitir actuar con cono-
cimiento de causa. Para el gobierno que algin dfa sepa
utilizarla, es de una importancia superior a la del descu-
brimiento de la bomba atémica 1.”

1v

Nos enfrentamos ahora con un problema maés delicado.
La antropologia ha probado, pese a la teoria de la evolu-
cién lineal de la humanidad, la diversidad de civilizaciones
v la originalidad de cada cultura. ;Cémo conciliar esta
comprobacién de la relatividad de las instituciones sociales
con €l postulado implicito del psicoanalisis: la unidad y la
identidad del espiritu humanoc en todas las épocas y en
todas las latitudes?

La dificultad es més aparente que real. El estudio de
las neurosis ha demostrado que todas proceden de la repre-
sién de la sexualidad. Sin embargo, hay muchas especies
de neurosis, histérica, obsesiva, esquizofrénica, porque la
libido no se fija siempre en el mismo estrato del incons-
ciente, y porque todo individuo esta obligado, igualmente,
a descubrir un medio personal para resolver sus conflictos
intimos. Lo que es vélido acerca de los enfermos vale
también para los pueblos. El punto de partida de todas las
civilizaciones se hallard siempre en la dinadmica de la
libido; pero esta libido se fijar&4 sobre objetos diferentes.
Asf se concilian la unidad del egpiritu humano y la diver-
sidad de culturag. Como lo dijo Roheim, la oposicién exis-
tente ‘entre ingleses y australianos no reside sino “en las
relaciones cuantitativas de la libido y en la eleccién de los
mecanismos de defensa” 2.

Se puede aplicar este principio, en primer término, a una
institucién particular como la religiosa y explicar asi la
multiplicidad de misticas. Es lo que hace Pfister, por ejem-
plo, cuando distingue dos grandes grupos de religiones:
las de los pueblos que tienen su libido orientada hacia
el exterior (y que se subdividiran en libido dirigida hacia

1 R. LAFORGUE, Talleyrand, Ginebra, 1947,

2 G. RoHEIM, La psychologie raciale et les origines du capi-
talisme (Rev. frang. de Psychan., 1929),

88



la madre [religiones ptonianas] y en libido volcada hacia
el padre ([religiones del Dios celestial]), y las de los
pueblos cuya libido estd orientada hacla lo interlor (reli.
giones de la inmanencia). Afiade que el misionero que
desea convertir indigenas al cristianismo debe tener en
cuenta, si no quiere fracasar, esas estructuras inconscien-
tes: “Todos aquellos que trabajan en China y en Japén de-
ben, ante todo, interiorizarse minuciosamente de la psicolo-
gia de la fijacién paterna. Alli donde el padre reina como
un dios viviente y donde el nifio esti obligado a renunciar
a su propia voluntad, se producen violentas represiones:
el horizonte afectivo permanece circunscrito a los limites
de lo morboso y el amor que se brinda estd totalmente,
o casi totalmente, integrado por instintos subconscientes
de odio. Las actitudes hacia la madre y para con las mu-
jeres en general no pueden, de ninguna manera, ser nor-
males. La sobrestimacién de la autoridad paterna acarrea,
en toda circunstancia, maneras tradicionales de pensar
vinculadas al pasado, y estancamiento mental... El trata-
miento dispensado por los misioneros a las religiones hin-
dies supone un perfecto conocimiento de los procesos de
introversién. El brahmanismo y el budismo son formas de
misticismo... que surgen cuando la impulsién vital, del
mundo exterior se torna hacia el yo... El brahmanismo,
en su forma exterior (totalmente distinta de su organiza-
cién social), es muy parecido a la enfermedad conocida
con el nombre de catatonfa, que se caracteriza principal-
mente por el rechazo del mundo exterior y el retorno al
ego; s6lo que detrds de la cortina que separa al paciente
del mundo hay: no especulaciones légicas como en el
brahmanismo, sino fantasias dulcemente imaginarias, de-
seos fijados en la represién. Ello se advierte mas clara-
mente atin en el budismo que, con su idea del nirvana,
suprime todo pensamiento, toda emocién y todo deseo.
Uno de los ejemplos tipicos lo constituyen los santones
de los sepulcros del Tibet, entre los cuales se encuentran
enfermos atacados de catatonia 1.”

Si pasamos ahora de una parte de la civilizacién —con
exactitud, la parte religiosa— a la civilizacién en conjunto,
continuaremos hallAndonos ante la misma diversidad de
mecanismos de defensa. Nos serd posible apreciarlo al

1 PriSTER, Somse applications in Psycho-analysis, 1923,
Pp. 344-46.

8%



ocuparnos de dos sociedades diferentes: la sociedad hinda
y la sociedad australiana.

De hecho, no se puede hablar de una civilizacién aus.
traliana pues el totemismo no es el mismo en las tribus
del centro que en las del sudeste. En unas dominan los
tablies y en otras las danzas imitativas. Se trata, en am-
bos casos, de rechazar la obsesiéon del padre primitivo,
pero el medio empleado es diferente: en el primero de
los casos hay creacién de un grupo ancestral; en el se-
gundo, establecimiento de relaciones con el padre ances-
tral!l. Para no complicar el cuadro, limitémonos a las
tribus de Australia central 2.

Allf, 1a lucha contra el complejo de Edipo, fuertemomnte
reprimido, se manifiesta por la regresién de la libido
hacia un estadio anterior de fijacién: el estadio oral. ;I’or
qué? En primer lugar porque el traumatismo del destete,
que podria tornar doloroso este erotismo, no existe. Fl
nifio jamés es apartado del seno materno por fuerza; se
desteta él mismo, espontdneamente, y muy tarde. Se for-
man en él, pues, hébitos de voluptuosidad bucal, a los
cuales retorna de buen grado cuando su sexualidad es re-
primida. Ciertos hechos prueban esta regresién: 19) el héa-
bito que tienen los jévenes —varones y mujeres— de frotar-
se el pecho unos contra otros, a manera de besos (“en tanto
que la nifia y el muchacho blancos repiten en sus prolegé-
menos del placer 1o que hace el nifio en el comienzo de la
vida —Dbesar en la boca—, la doncella y el joven austra-
lianos hacen, ambos, lo que hace la madre al excitar sus
pezones como zona erdgena”); 2°) la importancia del
alimento como medio de fortificar la solidaridad tribal, al
punto de que las fiestas consisten esencialmente en distri-
bucién de viveres y en comidas hechas en comunién de
creencias; 3°) la existencia, finalmente, del canibalismo. En
principio, ya que no hay traumatismo de destete, esta sexua-
lidad oral no deberia ser fuente de angustia; mas como el
destete es tardio, la criatura, que ha cobrado fuerzas, en vez
de succionar suele torturar el seno materno, hacerle dafio.
De allf la creencia en demonios canibales, que no son si-
no la proyeccién de esa boca que tortura el seno. Por otra
parte, el andlisis de ciertas costumbres de esos austra-
lianos prueba que este retorno a la libido oral proviene

1 RoHEIM, Australian Totemism, Nueva York, 1926.

2 RouEmM, La psychologie de la 2one de culture de PAus-
tralie centrale (Rev. frang. de Psychan., 1932),

90



de una represién de lo genital. Por ejemplo, en la repar-
ticién de alimentos, los mejores bocados corresponden al
padre o al suegro, o sea, a los encargados de practicar
la circuncisién. Es decir, gue el primitivo calma la an-
gustia de castracién mediante la substitucién de lo geni-
tal por lo oral, la pérdida del pene por la pérdida del ali-
mento. Asimismo, las violaciones de los tablles alimen-
tarios estén castigadas por enfermedades que atacan los
6rganos genitales, lo que demuestra una vez més el
vinculo cntre el alimento y el sexo. En cambio, no hay
entre esas tribus esa libido anal que procede del sadico
placer de reprimir la defecacién, esta represién no
existe, y los chiquillos australianos siempre estin més o
menos sucios con sus propios excrementos.

Pero la libido edipica no sélo es reprimida y conducida
a formas mas primitivas, El australiano procura liqui-
dar su complejo orientando también su sexualidad hacia
la homosexualidad y se da asi el totemismo. Al respecto,
Roheim retoma la concepcién de Freud y no vale la pena
volver sobre el tema. La libido, sin embargo, no se des-
plaza completamente sobre la persona de los hermanos.
Parte de ella se proyecta sobre el mundo exterior y ello
explica por qué el hombre primitivo tiene una vigién del
mundo saturada de afectividad: Lévy-Bruhl ha descrito
admirablemente esa mentalidad, sometida a las leyes de
la participacién mistica, pero no ha advertido sus ori-
genes. Roheim piensa que se trata de un efecto de la
derivacién de la libido.

Por 1ltimo, consideremos el superydé australiano. Es
también, como entre nosotros, una internalizacién del pa-
dre, aunque se realiza de distinta manera y tarda mas
tiempo en producirse. Es menester esperar los ritos de
pubertad. Se le ensefia al nifio que no podra transfor-
marse en padre, segin €l lo deseaba en el estadio edipi-
co: el padre no es el progenitor; son los antepasados los
que crean a los nifios, y se le da el churinga donde reside
el espiritu de su antepasado. Al mismo tiempo, participa
en una ceremonia cuyo centro es un rito onanista disi-
mulado, del padre sobre el hijo, a fin de que el candidato
a la iniciacién pueda decirse: “No es cierto que yo haya
matado al padre para copular con la madre; lo que he
deseado es el coito con el padre.” Por udltimo, para ser
recibido en la sociedad de los adultos debe matar a un
enemigo, cosa que seglin Roheim significa: “Mato a otro

91



hombre, mato a quien es el asesino de mi padre.” En
cuanto a las sevicias y torturas que se le infligen al ini-
ciado, su sentido podrfa resumirse del siguiente modo:
“No es verdad que yo haya matado al padre; es él, por
el contrario, quien me mata.” Segin se ve, los ritos de
la pubertad tienen por objeto hacer pasar al nifio del
odio al amor al padre, base de su subsiguiente interna-
lizacién en forma de superydé o de su exteriorizacién en
forma del Gran Dios.

Si la civilizacién australiana tiene substrato oral, la
civilizacién hindid tiene substrato anal. Berkeley Hill lo
demostrd al estudiar la religién, la filosofia y la psicolo-
gla étnica de la India. El mito de Ganesch, que habria
nacido de los excrementos de Uma, es la reviviscencia de
la fantasfa infantil del nacimiento por el ano. Una vez
més, esta regresion de la libido a un estadio anterior de
su evolucién se basa en la represiéon del complejo de
Edipo. Si se quema a las viudas en la hoguera levan-
tada sobre la tumba del marido, jno es acaso para sus-
traerlas a los deseos de los hijos? Pero el elemento fun-
damental, original del complejo edipico hind( parece ser
el miedo a la castracién. La India mantuvo durante mu-
cho tiempo la barbara costumbre de matar a las nifias
recién nacidas porque, justamente, la nifia era conside-
rada un hombre castrado. Ahora bien, Dali logré esta-
blecer el vinculo que nos permite pasar de esta angustia
de la castracién a la realizacién de las tendencias anales.
Revisemos el mito de Ganesch, Podemos distinguir en él
las siguientes caracteristicas:

1. Ganesch nace de los excrementos de Uma: fase anal
de la libido.

2. Ganesch cuida la gruta de Uma mientras ésta se
bafia: el hijo vigila a la madre y desea ocupar el lugar
del padre.

3. Cierto dia, Siva quiere entrar en la gruta. Ganesch
se opone y Siva le corta la cabeza: en la lucha por la
madre, el padre castra al hijo.

4. El dios supremo resucita a Ganesch, pero con ca-
beza de elefante; el hijo recibe, a modo de compensacién,
el emblema falico paterno: una trompa de elefante.

5. Ganesch es el dios de la fortuna; ahora bien, segin
veremos al estudiar mAs adelante las relaciones entre el
psicoanélisis y el marxismo, la moneda el sfmbolo o
la sublimacién de los excremenﬁi"ﬁ;:ﬁi I3 TégresIsn

92



de la libido (reprimida por temor a la castracién fuera
del estado edfpico) al erotismo anall,

Se advierte, pues, que la diversidad de las civilizacio-
nes no sigue otra ley que la que explica la diversidad de
los individuos. Los neur6ticos reaccionan distintamente
ante los conflictos interiores, éste por una obsesién; aquél
por un tic histérico; también los pueblos liquidan sus
complejos por distintos mecanismos de defensa, pero tie-
nen todos los mismos complejos. Asi se concilia bien la
unidad de la libido con la pruralidad de culturas. Pero esto
mismo llevé a Roheim a rechazar la idea de que la onto-
genia reproduce la filogenia, asi como también la herencia
de los caracteres adquiridos. Introdujo, pues, en la socio-
logia psicoanalitica una primera correccién de impor-
tancia. Las diferentes civilizaciones no son sino reaccio-
nes o respuestas institucionalizadas a las pulsiones infan-
tiles, y gracias a ello Roheim puede hacer la economia
del principio de repeticién, pero sin apartarse de la or-
todoxia freudiana en cuanto a todo lo demds. El hombre
se distingue del animal por la duracién de su infancia
y su sexualidad puede, por lo tanto, fijarse sucesiva-
mente en la madre, en sf mismo, en el padre, en los her-
manos, durante sus primeros afios de vida. La relativi-
dad de las civilizaciones dependera del estrato al que des-
cienda la libido reprimida, oral, anal, narcisista, y de los
mecanismos de defensa inventados para liberarse de la
angustia edipica. En suma, Roheim se mantiene en la
ontogenia, en tanto que Freud querfa remontar del nifio
a la humanidad y del individuo a la raza y a la filogenia.
Por ello, a nuestro juicio, Roheim realiza un gran pro-
greso con relacién a Freud: ya no necesita valerse de
la leyenda referente a la horda primitiva, ni imaginar
que alguna vez, en un momento dado de la historia, los
hijos hayan realmente matado al padre. Los complejos
son productos de la educacién, y no la repeticién imagi-
naria de acontecimientos pasados? Pero si Roheim, des-
de ese punto de vista, escapa a algunas de las dificultades
del freudismo, en todo el resto de su doctrina se man-
tiene abiertamente en la ortodoxia, posicién que esta estu.-
diosa representa actualmente en Estados Unidos.

1 DAL, Mythologie hindoue et complexe de la castration
(Imago, 1927).

2 RoHEIM, The psychoanalytic interpretation of culture (Int.
Journ. of Psychoan., 22, 1941).

93






CAPITULO 1V

REACCION DE SOCIOLOGOS
Y ANTROPOLOGOS

Es INOTIL ANALIZAR separadamente todos los aportes de los
psicoanalistas a los distintos capitulos de la sociologia.
Ya que parten todos de idénticos principios y se basan
en idénticos postulados, basta con examinar el valor de
los fundamentos.

Ahora bien, la sociologia, lejos de considerar al freu-
dismo, segin Jones lo esperaba, como un Util comple-
mente de sus propias especulaciones, ha condenado el
psicoandlisis sociolégico y lo ha rechazado desdefiosa-
mente tratindolo de fabula sin base en los hechos y sin
verificacién l6gica posible. Esas reaccionss y opinioles
adversas son las que ahora pasaremos a examinar. Po-
demos dividirlas en dos grupos: uno, el de las criticas de
los sociblogos puros, que se refieren a los principios mas
gencrales; el otro, el de las criticas de los antropolcgos,
las que se refieren a la interpretacién de la sociedad pri-
mitiva,

1

Sorokin! critica al psicoandlisis ese querer explicarlo
todo mediante un factor unico, y llega a vincular tal p.o-
ceder con la antigua filosoffa jénica —como la de Ta-
les—, que “consideraba el universo entero como una
manifestacién del agua”. Y retoma por su cuenta la foér-
mula de Park y Burgess: “Explicar todas las conductas
por una sola féormula equivale a no explicar nada.” El
freudismo cae en el mismo error de las deméas sociolo-

1 P, A, SonoxIN, Les théories cociologiques contemporaines,
Paris, 1938.

95



gias unilaterales -—como el biologismo, el marxisnmo, la
geopolitica—, que nunca ven actuar, en las colectivida.
des, mas que un solo factor, en tanto que la causalidad
en las ciencias de la sociedad tiene muy distinta riqueza
y muy distinta complejidad. Esta critica no me parece
valedera.

Si todo se explica por la libido, esta libido estd fijada
en objetos diferentes durante el curso de su evolucién: la
boca, el ano, las partes genitales. Se dirige primero hacia
el yo —es el narcisismo—, y posteriormente, hacia per-
sonas desconocidas -—es la heterosexualidad—. En suma:
existe, aunque esté desplazada, reprimida o sublimada.
Ahora bien, cada vez que se trata de explicar una insti-
tucién social, los psicoanalistas apelan a uno de esos fe-
némenos o a una _de_esos elementos erdticos, y no a la
libido en general: el narcisismo expli¢a la magia; la hete-
rosexualidad, el totemismo; el erotismo oral, el canibalis-
mo; el erotismo anal, el capitalismo. Lo cual quiere decir
que, en general, si la libido estd siempre en el punto de
partida, la causalidad es, sin embargo, més rica de lo que
parece indicar Sorokin. Afiadamos ademés que ciertos he-
chos sociales pueden provenir no de una causa Unica, sino
del reencuentro entre distintos factores: el capitalismo,
por ejemplo, de la unién entre el erotismo anal y las pul-
siones posesivas; el totemismo, de la situacién edipica,
del erotismo oral y del pensamiento mégico narcisista.
Si recordamos, por ultimo, que Freud se vio llevado a
vincular el instinto de muerte con el Eros, entonces no
podremos negar que, sea como fuere, en el psicoandlisis
hay un cierto esfuerzo para relacionar la diversidad de
los hechos, diferenciando en todo lo posible la unidad de
la libido.

Pero entonces recibimos el impacto de la segunda cri-
tica de Sorokin; la libido tiene un sentido tan vasto que
puede explicarlo todo, sin duda; pero resulta que se ha
introducido ya en ella la totalidad de los fendmenos a
interpretar. “Entendemos por libido”, dice Freud, “la ac-
cién de los instintos vinculados a todo lo que puede ser
englobado en la palabra amor. Lo esencial de aquello
que designamos con la palabra ‘amor’ consiste en el
amor sexual... Pero no diferenciamos el amor del yo,
por una parte, y por otra el amor filial y paternal, la
amistad, el amor a la humanidad en general, asf como la

96



propensidn a concrelar los objetos y a extraer las ideas 1.”
La libido se confunde, entonces, con el_principio vital,
de alli el término “Eros” tan a menudo utilizado por
Freud. Pero entonces, observa Sorokin, toda esta sociolo-
gia psicoanalitica equivale a decir: “Las actividadeg vita-
les del hombre y de la sociedad no son sino una funcién
y una manifestacién del factor de la vida.” Lo cual im-
plica “una afirmacién exacta, pero desgraciadamente sin
alcances”. Toda la doctrina se reduce a una inmensa
tautologia. Una vez mdas, Sorokin pareceria, a nuestro
juicio, ir demasiado lejos. Sin duda, en el fondo, la libido
se confunde con la vida; pero los psicoanalistas gque se
dedican a la sociologia no apelan jamas a la totalidad
de la vida, sino a una de las tendencias particulares del
Eros, cuyo conjunto constituye el impulso vital de la hu-
manidad. En efecto, ese impulso, al chocar con los obs-
ticulos exteriores, se quiebra, se divide en trozos, se des-
compone en tendencias diversas. Por otra parte, jamé&s
se trata de la libido en estado puro, sino de una libido
reprimida, invertida o desplazada, lo cual matiza con su
propia originalidad cada capfitulo de la sociologfa psico-
analitica. En verdad, el freudismo es imperialista: no de-
ja lugar sino a los factores subjetivos; pero la critica de
Sorokin lo caricaturiza y lo deforma hasta en Ia ac-
tualidad.

En cambio, su tercera critica nos parece més pertinente.
Se dirige, ademés, no sélo a 1a sociologia psicoanATITIcE;
sino a toda la sociologia psicolégica: “Estas teorfas pro-
curan relacionar las series psiquicas y transubjetivas de
los fendmenos... Su andlisis causal de la conducta hu-
mana o de los acontecimientos sociales puede ser esque-
maticamente descrito como sigue:

AA B A B A" B
Apetxto Accién  Apetito  Accién Apetito Accién
o deseo  exterior o deseo exterior o deseo exterior

Causas A B Causas A’ B Causas A" B~

Si un factor psiquico es considerado como causa de
una accién exterior, entoneces tenemos una cadena causal
en la cual los fenémenos transubjetivos —B, B’ y B”—
estdn separados unos de otros por la insercidn de esla-

1 FrREUD, Psicologia colectiva y andlisis del yo.

97



bones psiquicos —A, A’ y A”— en la cadena causal. La
cadena, en su conjunto, representa asi un incesante y
peligroso salto mental del reino de la experiencia psi.
quica al de los fenémenos transubjetivos, y viceversa...
El caricter mismo de esta cadena es la negacién de la
causalidad conocida de las demés ciencias, porque todas
las férmulas causales parten de fendémenos transubjeti-
vos, se sirven de ellos y terminan, asimismo, en ellos.
No admiten ninguna interrupcién de su serie causal por
la insercién de eslabones que no sean transubjetivos.
Desde este punto de vista, la causalidad arriba citada e
misticismo puro. Y excluye todo anélisis causal de lu,
fenémenos 1.”

Esta critica se sitla en el dmbito del sociologisnmio pu-
ro. Del mismo modo, Durkheim desea que los hechos su-
ciales se expliquen por hechos sociales-antecedentes, y ja-
mas por hechos de otro orden. Esto postula, como bien 1o
dice Sorokin, que la causalidad sociolégica es de la mis-
ma Indole que la causalidad natural, y que las ciencias
de la sociedad son anilogas a las ciencias cosmolégicas.
Pero ya veremos que la sociologia se ve obligada, hoy en
dia, sin perder nada de su valor objetivo (sino, al con-
trario, para apreciar con mayor exactitud los hechos so-
ciales), a tener en cuenta los factores subjetivos. Y reci-
procamente, la psicologia se satura cada vez mds con
elementos sociales. El yo no es una forma pura; es aper-
cepcién de lo real, dirigido hacia el objeto, hacia lo tran-
subjetivo —como dice Sorokin—, y este transubjetivo es
tanto el mundo social como el mundo fisico. I¥n cuan.o
a la sociedad, estd compuesta por individuos que no son
simples titeres, sino que poseen una dindmica propia. Sin
embargo, de la critica de Sorokin subsiste algo impor-
tante: que el psicoanalisis corta a cada instante la cadena
de causacion transubjetiva para agregarle elementos sub-
jetivos; el freudismo es un juego de equilibrio en el que
se pasa de un dominio a otro, tal como si lo social no
derivara jamés de lo social puro.

Otro sociblogo, von Wiese,2 observa gue en la sociologia
psicoanalitica la diferenciacién social contintia siendo un

1 SOROKIN, op. cit.

2 Leopold voN WiesE, Handwirtebuch der Sexualwissens-
chaft, 1923, articulo Liebe. Y Dic Individuelle Bewegskraft
im sozialen Leben (Enquétes sociologiques de I'Université libre
de Bruwxelles, 11, Paris, 1938).

98



misterio. La sociedad primitiva, relativamente homogénea,
se fragmenté para dar nacimiento a grupos especializa-
dos: el grupo doméstico, el grupo religioso, el grupo poli-
tico, los grupos econémicos. Si todo se explica por la li-
bido, {cémo comprender esa divisién del trabajo? Es olvi-
dar que la libido plantea problemas y que las respuestas
dadas a esos conflictos interiores, tales como el complejo
de Edipo, pueden variar, asf como pueden dar nacimiento
a neurosis diferentes en el individuo. La diferenciacién
social, como la relatividad de las civilizaciones, proviene
de la diversidad de los mecanismos de defensa.

La segunda critica de von Wiese expresa que si lo se-
xual tiene su sitio en la vida social, por cierto, no inter-
viene mas que en ciertos tipos de agrupaciones como los
grupos primarios y particularmente en la familia. Resu-
miendo, se haria posible un psicoandalisis del grupo domés-
tico, pero no lo serfa el de la formacién del Estado o de
la aparicién de las bellas artes. Y hasta en la familia
debemos destacar que el casamiento no siempre es un
simple acercamiento de los sexos: este tipo de casamien-
to, basado en el deseo, corre peligro de no ser durable y
de deshacerse bien pronto. El casamiento es mucho mds
que esto y, entre los pueblos primitivos, es algo comple-
tamente diferente: tiene un valor econdmico, forma parte
de todo un sistema de prestaciones y de intercambios entre
clanes. Todo esto es exacto, pero s6lo seria critica para
Freud si lo sexual se confundiera con lo genital. Sélo si,
segun dice Freud, lo sexual fuera anterior y més amplio
que lo genital, entonces nada impedirfa que pudiéramos
encontrarlo en otras instituciones sociales, ademds de en
la familia.

Psicélogos tan moderados como Dalbiez reconocen la
existencia de una sexualidad anterior a la pubertad. Pue-
de no dirsele una importancia exagerada, pero hay que
admitir que existe, en ciertos casos al menos, un erotismo
oral, un erotismo anal, un narcisismo,! Finalmente, no
puede negarse la sensualidad humana, el placer que pro-
voca el contacto. Esta sensualidad, el socidlogo no debe
apartarla a priori de su campo de investigacién. Giddings
hacia surgir “la conciencia de especie” —considerada por
€l como la base de toda la sociologia— del contacto entre
los individuos, ¥y sin duda veia en este contacto méas el

1 DALBIRZ, Lo méthode psychanalytique et la doctrine freu-
dienne, Paris, 1986.

99



tlemento de conocimiento de los dem&s seres que un
elemento de sensualidad, pero no por eso restaba impor-
tancia a este 1Ultimo. Para reforzar su tesis, citaba una
frase de Guyaw “El tacto es el medio més primitivo y
mas seguro de ponecr en comunicacién, de armonizar y
de socializar dos gistemas nerviosos, dos conciencias, dos
vidas 1.”

Cosa curiosa, las criticas mas fuertes dirigidas a la so-
ciologia freudiana no provienen de los sociblogos, que se
colocan en otros puntos de vista, que no hacen esfuerzo
de comprensién alguno y que creen eliminar la sociologia
psicoanalitica con la actitud de no re:cpeidén expeditiva
y tajante. Provienen de los psicoanalistas mismos, obli-
gados por los hechos a rechazar muchos principios del
freudismo y a conceder importancia cada vez mayor a los
factores sociales.

Kardiner, por ejemplo, encuentra criticable que Freud,
en su Psicologia de las masas y andlisis del yo haya
querido explicar los sentimientos sociales basindose en
s6lo dos organizacioncs —el Ejército y la Iglesia—, que
no existen sino englobadas en una sociedad mas vasta,
que las controla y de la cual han surgido. Adema3s, se tra-
ta de sociedades especiales, de sociedades de hombres: de
alli la facilidad con que en ellas se da la homosexualidad.
Ciertamente, también las mujeres forman parte de la Igle-
sia, pero no como objetos sexuales. Asimismo, y en el
supuesto de que sean validas, las conclusiones deducidas
del estudio de esos dos grupos no pueden extenderse a
las deméas formas de sociedad. Sobre todo, a socicdades
mas amplias que plantean a los individuos problemas muy
distintos a los de la solidaridad: el problema de la subsis-
tencia, el de la educacién de los joévenes, o el de la regla-
mentacion de la vida sexual. Y aun en las relaciones de
los soldados con sus superiores no pueden proceder todo
de la libido, ni siquiera una vez desexualizada. En efecto:
la dependencia comporta elementos distintos de los que
comporta el superyé comun: la necesidad, para el supe-
rior, de proveer a la alimentacién, al alojamiento de sus
subordinados, etcétera. Freud, por cierto, podria responder
que tales factores tienen su fuente en otras pulsiones,
como la pulsién oral. Para nosotros, lo esencial de la cri-
tica no estriba en eso. Lo esencial es esta Gltima obser-

1 GIDDINGS, The Principles of Sociology, 1896.

100



vacién de Kardiner: ;por qué se desexualiza la libido?
(Cudles son las funciones psiquicas que act@ian para de-
sexualizar las tendencias? Y si no se trata de funciones
psiquicas, ;cudles son, en ese caso, los 6rganos, las insti-
tuciones que fuerzan a la libido a desexualizarse? ;Y por
qué? ;Y cémo? Nos agradaria convenir en que el senti-
miento sexual no sea otra cosa que el Eros platénico;
pero este Eros tiene su origen en lo sexual, y la dese-
xualizacién contintia siendo un misterio acerca del cual
no se da explicacién alguna. ;Se dird que es un efecto de
la represién? De ser asi, se pasa entonces de una primera
a una segunda dificultad, que el mismo Kardiner aclara.
La represién no puede destruir jamdés la sexualidad,
ni transformarla en algo distinto: sélo puede reprimirta
o sublimarla. Pero la sublimacién conservaria entonces
una parte sexual. En sintesis: en Freud hay un equivoco
acerca del sentido de la represién. Consideremos, por
ejemplo, la libido anal. Ninguna disciplina puede impedir
que el placer anal, si existe, continte.

Todo lo que la sociedad puede hacer es controlar el
esfinter con mirag a una finalidad claramente determi-
nada pero de orden puramente sociolégico: el aseo per-
sonal. La sociedad interviene, no para impedir el placer
del nifio, ya que tiene derecho a él, sino para corregir
la suciedad del bebe. Es pura disciplina social, no una
Iucha para reprimir la libido. En suma, la represién es
un fenémeno sociolégico, que no afecta sino indirecta-
mente el principio del placer 1.

En sintesis, el gran error de Freud reside en su biolo-
gismo, que lo condujo a desconocer el verdadero papel
de los factores sociales. No olvidemos que hacia el fin de
su vida, Freud tendié hacia una metafisica del amor que
parece apartarlo del biologismo. Se trata s6lo de una meta.
fisica y por ello no la consideraremos. Y que, por otra
parte, deja subsistir, en el fondo, lo biolégico, ya que a
cada instante habla de instintos. Como habremos de verlo
en los capitulos siguientes, cuanto méas avanzé el psico-
andlisis, mas ha dejado a un lado ese biologismo del instin-
to, que no se explica sino por la época en que Freud com-
puso sus trabajos, por el ambiente de una época predes-
tinada. Este biologismo lo forzé a cristalizar ese impulso

1 KARDINER, The Individual and his Society, Nueva York,
1939.

101



vital, del que habla a veces, en complejos inmdviles, que
se mantienen en nuestro interior sin cambiar y que di-
rigen nuestras acciones. En efecto, lo que caracteriza al
instinto es la inmutabilidad. El presente, asf, no se ex-
plica jamé&s sino por el pasado. En el fondo del individuo,
como en el fondo de la raza, esti alerta y actiia una doble
memoria, personal o colectiva, recuerdos de una infancia
lastimada, o del drama de la horda primitiva. Pero lo
inconsciente no es jamdas estdtico; actiia en relacién es-
tructural con el momento, cambia a cada instante; al mis-
mo tiempo que las situaciones sociales en las que nos
hallamos !; en consecuencia, la sociedad tiene voz activa
en la conducta humana. En una palabra, el error de la
sociologfa freudiana es la continuacién del equivoco de
su psicologia social. La sociedad no es sélo una fuerza
de domesticacién y de represién de Instintas fijos. Tiene
poder creador; las tendencias humanas resultan del pro-
ceso social, del desarrollo histérico, de los cambios cultu-
rales; ho Se Teducen a lo biolégico puro. Pues, de no ser
asl; ya no se puede comprender el misterio del psico-
analisis: jc6mo lo social, al reprimir lo biolégico, se trans-
forma en nuevos rasgos sociales?

Volveremos a ocuparnos de este problema, que sera la
base sobre la cual se erigird un nuevo psicoanélisis. Por
el momento, nos basta con sefialar la dificultad.

II

Con los antropdlogos, pasamos de la sociologia general
a la sociologia genética, al estudio del origen de las insti-
tuciones sociales y de la leyenda de Edipo. La teoria de
Freud ha sido rechazada por muchos antropdlogos, tales
como Malinowski2 lord Raglans3, Kracber 4, Goldenwei-
ser 5, el padre Schmidt®, van Gennep?, etcétera. Consi-

1 KOFFKA, en The Inconscious, Nueva York, 1927, pp. 43-68.

2 MALINOWSKI, La sexualité et sa répression dans les so-
ciétés primitives, Paris, 1932.

3 LorD RAGLAN, Le tabou de linceste, Paris, 1935,

4 KRAEBER, Totem and Tabou (Amer. Anthrop., XX, 1920).

5 GOLDENWEISER, Farly civilization, Nueva York, 1932,

6 R. P. SCHMIDT, Origine et évolution de la religion, Paris,
1931.

70VAN GENNEP, Etat actuel du probléme totémique, Paris,
1920.

102



deremos y, al mismo tiempo, resumamos sus argumentos.

Freud, ya lo hemos visto, fundindose en Darwin y en
Atkinson, postula la existencia de una horda primitiva,
en la que el padre y los hijos se disputan a la madre, 1o
que da lugar al primer parricidio. Inmediatamente esta-
llan las dificultades. ;Por qué la libido s6lo se vuelca ha-
cia la madre, si entre los nifios hay por cierto varones y
nifias, y ello admitiendo que en el origen haya habido
una sola horda? Y si hubiesen sido varias las que habi-
taron los bosques o que se ocultaron en la selva, hembras
no faltaron. ;Por qué, pues, disputar entre los miembros
de una misma horda, en vez de intentar raptar, en los
demds grupos, las compafieras sexuales? ;Por qué se
mantendrian los jévenes apegados a la familia en la que
han nacido, con su odio al padre y su desco de que éste
muera, en vez de alejarse cuando son azuzados por las
urgencias sexuales? En la actualidad se advierte, por cier-
to, un apego libidinoso a la madre?!; pero las mujeres de
nuestra época saben conservar, merced a toda una serie
de cuidados, un encanto sexual que las mujeres primi-
tivas, ajadas por las maternidades sucesivas y la lucha
por la subsistencia, no poseian: “Parece seguro”, dice lord
Raglan, “que el complejo de Edipo no se presenta en
ciertos europeos neurdpatas; puede producirse, en cual-
quier grado, en los europeos normales... Parece claro,
sin embargo, que este complejo, cuando existe, es una de
las muchas consecuencias del estimulo y de la represién
simultaneos del apetito sexual, que es uno de los rasgos
de nuestro sistema social. En las clases donde Freud re-
cogié sus observaciones, las mujeres no han perdido atin
sus encantos y ya los hijos han llegado a la pubertad. Ha-
cia cualquier parte que los adolescentes vuelvan la mi-
rada, la vida real, los cuadros, los libros, el teatro, todo
ofrece a sus 0jos y a su imaginacién escenas de pasién
sexual; pero la Gnica mujer a la que puede besar y aca-
riciar es la madre; he alli por qué estd expuesto a ena-
morarse de su madre y sentir celos del padre, que tiene
un anterior derecho a las atenciones de la madre. Entre
los salvajes, por otra parte, las mujeres envejecen pronto
y este hecho, que se combina con el reducido ntimero de
nacimientos y la gran mortalidad infantil, es causa de
que cuando el varén llega a la pubertad se encuentre

1 DALEIEZ, op. cit.

103



con gue su madre esta vieja y llena de arrugas.” Ademds,
en muchas sociedades primitivas, chiquillos y chiquillas
juegan al papd y la mami mucho antes de la pubertad,
se entregan entre ellos a toda una serie de juegos erdti-
cos y ensayan la unién sexual antes de ser capaces de
ello, por lo cual no hay razén para que la libido se oriente
hacia la madre. Ahora bien: esto que sucede realmente en-
tre los primitivos actuales, encadenados a una sociedad ya
organizada, deberia serlo atin méas para la horda arcaica,
apenas salida de la animalidad y en la cual los hermanos
v las hermanas debian abandonarse més facilmente a ejer-
cicios preparatorios de la actividad sexual.

Aceptemos, empero, que la sexualidad de los nifios de
esta horda esté centrada en la madre. Para que haya
disputa y parricidio es menester, sin embargo, que el
primitivo conozca los celos. Si observamos primero lo qu»
sucede entre los animales, advertiremos claramente que
en los animales superiores, durante la época del celo, el
amor es la continuacién del combate; pero el celo es pe-
riédico y cuando ha pasado todo se calma. Entre los simios,
al menos en ciertas especies, existe la monogamia, pero
después de la fecundaciéon y cuando el cachorro ya ha
sido criado, el macho abandona a la hembra para ceder
el sitio a uno mas joven. Todo esto estd regido por el
instinto y se hace sin lucha. ;Por qué, entonces, en la pri-
mera horda, que nos vincula con la animalidad, habia de
ser de otra manera? Los tnicog animales que demuestran
celos, como el perro, §on animales domésticos, lo cual
signifiéa” que Ios celos son producto de la cultura y no
un instifito anferior- a ells--Per otra parte, Malinowski
sostiene que los pfimitivds tampoco conocen el senti-
miento de los celos sexuales; para que tal sentimiento
aparezca es menester que la mujer sea no sélo amada
sino, ademds, considerada como propiedad particular, vy
el sentido de propiedad individual es todavia débil en el
hombre de otras épocas. Westermarck sostiene la opinidn
contraria 1, pero los hechos que enumera en favor de su
tesis —castigo de la mujer adultera, prohibicidn de que
las viudas contraigan nuevas nupcias— demuestran que
piensa en sociedades ya evolucionadas, en tanto que en
el caso de Freud encontramos el caso de una horda ar-

1 WESTERMARCK, [Histoire du mariage, Paris, 1925, II,
cap. IX.

104



caica. Admitamos, sin embargo, los celos del hombre pri-
mitivo. La lucha por la madre concluye en el parricidio,
Si dicho cuadro es exacto, ;cémo entender gue la huma-
nidad haya subsistido en vez de extinguirse? “En reali-
dad”, dice Malinowski, “Freud atribuye a la familia
ciclépea! gran cantidad de tendencias, hébitos y actitudes
mentales que serian lisa y llanamente fatales para cual-
quier especie animal... Imposible admitir la existencia,
en estado natural, de una especie antropoide cuya fun-
cién més importante, la de procreacién, estaria regida
por un sistema de instintos en oposicién con todos los
intereses de dicha especie.”

Hagamos, empero, una concesién al autor de Totem y
tabti; aceptemos el parricidio original. En tal caso, se
nos presenta una nueva dificultad. El remordimiento si-
gue al parricidio; el remordimiento gue estard en el origan
de la civilizacién, que seri el punto de partida de la pri-
mera organizacién social, el totemismo. Pero, se pregunta
lord Raglan, j;cémo es posible esto? “Los sentimicntos de
culpabilidad y de remordimiento no surgen si no es vin-
culados con el temor al castigo.” Ahora bien, el padre cruel
va no puede castigar a los hijos, pues ha muerto. £l remor-
dimiento no podria, pues, proceder mas que de un miedo
retrospectivo: los estudios acerca de la memoria de los
hombres primitivos demuestran que el salvaje no tiene en
muy alto grado el sentimiento de identidad personal que le
seria indispensable para que la imagen de un suceso pasa-
do despertara en él un remordimiento presente. Malinowski
opina lo mismo: el remordimiento supone conciencia mo-
ral; “ahora bien, la conciencia es producto de la civili-
zacién, es decir, un producto tan poco natural como sea
posible”, que nada tiene de instinto biolégico. Podemos
llegar atin mas lejos. Si el remordimiento nace del parri-
cidio, los primitivos deberian evitar tanto como fuera
posible el matar al padre, pues tal asesinato deberia sus-
citar en ellos el recuerdo del crimen ancestral y desatar
en sus corazones el viejo remordimiento. Y no es eso lo
gue sucede. En muchos pueblog, el parricidio es un hecho
normal, obligatorio, ¥y a menudo un verdadero deber:
cuando los viejos son incapaces de seguir a la tribu en sus
peregrinajes, se los abandona o se los mata. Frazer y lord
Raglan han acumulado ejemplos al respecto: arios primi.

1 Es el nombre que Atkinson da a la horda de Darwin.

105



tivos, esquimales, tribus del Kurdistdn, de Africa Cen-
tral, de Polinesia. Pero entonces “los hijos hipotéticos
imaginados por Freud, lejos de cometer un crimen sin
precedentes, no hubiesen hecho més que adelantar el cum-
plimiento de un acto destinado a convertirse, a breve pla-
zo, en un deber para ellos”; y en vez de dar lugar a los
remordimientos, jel primer parricidio habria debido ser
punto de partida y primer modelo de la obligacién mo-
ral! Al respecto, sostenemos, junto con Westermarck, una
tesis distintal. Este autor afirma que los padres viejos
son siempre respetados por los salvajes, que el parricidio
es severamente castigado entre ellos, y que, cuando existe,
jamdés es otra cosa que un signo de afecto. Sélo fijandose
més detenidamente puede advertirse que los ejemplos da-
dos por Westermarck han sido todos tomados de socie-
dades patriarcales: China, Corea, antiguo Egipto, Persia,
Atenas y Roma, lugares todos donde la sociedad se fun-
daba en el culto de los antepasados. En cuanto a los sal-
vajes, aun admitiendo que el parricidio es una prueba de
amor hacia los padres, no deja de ser cierto, si la tesis
de Freud fuera acertada, que ese asesinato suscitaria ta-
les luchas en el inconsciente (a causa del recuerdo edipi-
co) que no podria subsistir como institucién social.
Admitamos una vez més, sin embargo, la teorfa psico-
analftica. Y que el remordimiento esté en el origen de la
civilizacién. Para no caer méas en la tentacién del crimen,
el hombre primitivo se proporciona toda una serie de ta-
bles, de prohibiciones, como la del incesto, imagina regla-
mentos que limitan su actividad, como la exogamia, o
trata de desviar su libido hacia otros objetos. Pero si el
hombre primitivo es legislador, es porque, ademdis de
instintos, tiene raciocinios; en consecuencia, la sociedad no
nace ya directamente de la libido, sino que, mis bien,
serfa fruto de la inteligencia, y ello constituiria la con-
fesién del error por parte de una sociologia psicoanali-
tica. Ademads, se sabe que las instituciones sociales se des-
arrollan lentamente; son efecto de esfuerzos acumulativos,
cada uno de los cuales es infinitamente pequefio: “Es im-
posible imaginar los origenes de la cultura como efecto
de un acto creador. La civilizacién no ha surgido, equi-
pada de pies a cabeza, de la tierra y de resultas de un

1 WESTERMARCK, L’'origine et le développement des idées
morales, Paris, 1928,

106



crimen, de un cataclismo o de una rebelién” (Malinowski).

Sea lo que fuere con respecto a esa nueva dificultad,
para Freud, la primera organizacidn social que reempla-
zarfa a la horda serfa el totemismo. Al respecto, el tote-
mismo fue la victima de las teorfas antropoldgicas de
moda, en la época en que fue escrito Totem y tabd.
En primer lugar, Freud vincula el tab( de la exogamia
con el totemismo. Pero aparte de que, tal como dice Brif-
fault, si los machos se disputan la hembra, “no se descubre
la razén por la cual, expulsados los jévenes machos del
grupo, se admitiria a los machos de otro grupo !”, la etno-
graffa ha demostrado de manera definitiva que si la exo-
gamia es un fendémeno poco menos que universal, el
totemismo, sobre todo en su forma caracteristica, es un
fendémeno raro y que no tiene nada de universal. No sélo
no es general, sino que quizid ni siguiera sea primitivo.
Si se aceptan las conclusiones de la escuela histérico-
cultural, los pigmeos y los bosquimanes nos presentan una
forma de sociedad anterior a la cultura totémica austra-
liana. El padre Schmidt trata incluso de demostrar que,
lejos de ser original, el totemismo seria efecto de la caza
mayor y, en consecuencia, un fenémeno relativamente
tardio. Cabe afiadir, ademés, que hay diferentes teorias
que explican el totemismo. Freud, para elaborar la suya,
acepta la tesis de Robertson Smith, que sindica el sacri-
ficio del totem y el banquete gregario como elementos
obligatorios para la definicién del totemismo2 Kl totem
es por lo comin tabd, pero, en ciertas circunstancias,
puede ser muerto y devorado; de ese modo, los miembros
del clan se identifican con él. Pero es de notar que los
Unicos casos conocidos de banquete totémico son el sa-
crificio del camello entre los beduinos estudiados por R.
Smith (que en parte fue restaurado, como esos viejos
monumentos de los cuales no se encuentran sino ruinas)
v las ceremonias de intichiuma de los arandas australia-
nos. Cientos de tribus totemistas dispersas por el mundo
lo ignoran completamente. Y no es del todo seguro que
los arandas representen la forma méis arcaica del tote-
mismo. Finalmente, el totem no puede ser, como pretende
Freud, el substituto del padre sino cuando éste sea defi-

i Citado por lord RAGLAN, op. cit.
2 DOBERTSON SMITH, Religion of Semites, Londres, 1889,
p. 59.

107



nido miticamente como el ascendiente ancestral de la tri-
bu o del clan. Asf sucede muchas veces, pero no siempre.
A veces es el hermano de los hombres el antepasado
totémico, mitad hombre, mitad animal, que dio origen a
dos especies de seres vivientes: los hombres por una par-
te y los animales por otra. A veces es un simple aliado,
unido a los hombres por un contrato arcaico. Cierto es
que los psicoanalistas podrian alegar que, en tales casos,
se trata de formas posteriores de totemismo, que se ex-
plicarian por la dificultad de soportar el remordimiento
¥ por el deseo de rechazar el recuerdo del parricidio. Pe-
ro de todos modos, si el totem es substituto del padre, de-
berfa, como é}, ser individual, un animal determinado.
Ahora bien, nunca es asi: el totem no es un individuo; es
siempre una especie completa. En suma, la explicacién
freudiana del totemismo no es convincente.

Admitamos, empero, que sea justa. Aln nos espera una
nueva dificultad. ;Por qué razdn ese complejo totémico
ha sobrevivido hasta nuestros dias? “Si se puede admitir
ain que el complejo fue una terrible realidad en el co-
mienzo, un recuerdo lacerante después, ;cé6mo es posible
que no tienda a desaparecer en las civilizaciones superio-
res?” Sélo cabe una respuesta a dicho interrogante. Freud
no acepta la tesis del “inconsciente colectivo” de Jung, sino
que se ve obligado a postular el principio de la repeticién
vy a imaginar que la ontogenia reproduce la filogenia.
Ello equivale a admitir implicitamente la herencia de ca-
racteres adquiridos, la existencia de un inconsciente racial
que se propaga por herencia, y no por transmisién cultu-
ral o educacién, de generacién en generacién. Ahora bien:
la teorfa de la herencia de caracteres adquiridos es una
vezata quaestio de la biologfa, y mientras no se resuelva
no se tendrd derecho a elaborar, sobre fundamento tan
fragil, toda una sociologfa.

Estamos totalmente de acuerdo con dichas criticas, El
drama edipico no es un hecho histérico, sino leyenda.
A pesar de esto, el complejo de Edipo se da en ciertos
individuos. En verdad, segin lo dice Dalbiez, cuando se
psicoanaliza a un adulto, ese complejo “debe probarse y
no presumirse”, pero dicho esto, se encuentran casos ge-
nitales probables, casos sexuales ciertosl. Ahora bien, =i
todos los hombres son semejantes, el mismo complejo

1 DALBIEZ, op. cif.

108



puede darse tanto entre los primitivos como entre nos-
otros. Naturalmente, no ya como hecho real, sino como
tendencia psiquica inconsciente. De este modo, nos evita-
mos el principio de repeticién y el de la filogenia. Se-
guimos en la ontogenia. Sin embargo, salvamos a la ex-
plicacién freudiana relativa al totemismo de la critica
hecha por los antropdlogos.

Tal la solucién a la que llegd Kraeber . EI parricidio
y el incesto bien pueden ser verdades abstractas, si no
son hechos histéricos. En consecuencia, la teorfa de Freud
puede ser aceptada como una explicacién genérica psico-
16gica, no subordinada al tiempo, pero gque se mantiene
subyacente en ciertos fendémenos histéricos que se repiten.
Kraeber reduce la tesis psicoanalitica a la teoria de que
ciertos procesos psiquicos se mantienen activos y tienden
a manifestarse a través de las instituciones humanas, en
el curso de la historia. De esos procesos cita la impulsién
de practicar el incesto y su represién, y la ambivalencia
del sentimiento filial respecto del padre. Sobre la base de
esos sentimientos que son universales y se encuentran en
todos los individuos, cualesquiera sean el lugar o la época,
pero siempre en el inconsciente, se comprende primeramen-
te “el tabu del incesto”, cuya universalidad reconocen todos
los etnégrafos, y también el totemismo, que es més raro.
Puede muy bien ser el producto de la pulsién de los nifios
australianos al incesto, y de su represién por los padres.
Asi corregida, llevada de la historia a la psicologia, la
tesis de Freud puede continuar manteniendo todo su va-
lor para el socidlogo. En efecto, lo que la sociologia trata
de alcanzar, dice Kraeber, es algo que estaria en lo maés
profundo de todas las instituciones y que ayudaria a com-
prender, a la vez, lo que tienen de comun y de distinto,
por qué a veces se repiten, mientras que en otros casos
varian. Ahora bien, la existencia de un complejo edipico
inseripto en la estructura biolégica y natural, en cierta
forma, de todos los individuos proporciona, por lo tanto,
este principio: lo que todas las sociedades tienen de co-
mun es la accién de ese dinamismo instintivo; lo variable
procede de los mecanismos de defensa descubiertos, en
cada ocasién, para eliminar el complejo.

Al término de esta exposicién nos hallamos nuevamente
ante la tesis de Roheim, quien rechaza el principio de repe-

1 A. L. KrRAEBER, Totem and Taboo in Retrospeet {(Amer.
Journ. of Sociol., XLV, 1939).

109



ticién histérica de un acontecimiento pasado (conservado
en lo inconsciente, y que se transmite después hereditaria-
mente) para considerar tan sélo el principio de repeticiéon
psicolégica, 1a nocién de unidad e identidad de la estrue-
tura humana. Tal la correccién introducida por Roheim en
la sociologia psicoanalitica, correcciéon que ha permitido,
como ya lo hemos visto, evitar el evolucionismo lineal y
advertir la relatividad de las civilizaciones.

Es evidente que existe una naturaleza humana, pero el
problema estriba en saber si el complejo de Edipo forma
o0 no parte de esa naturaleza. De ser parte integrante de
la misma, entonces Kraeber y Roheim tienen razén; se
puede salvar al freudismo. Pero si los complejos varfan
segln las civilizaciones, si no estdn en la naturaleza, sino
en lo cultural, entonces la tentativa de salvacién fracasa.
Debemos, todavia, una vez més, abordar el problema, pero
ahora sobre nuevas bases.

III

Basta con leer los historiales clinicos dejados por Freud
para advertir cudn importantes son las situaciones familia-
res particulares en los traumatismos infantiles. Encon-
tramos, por ejemplo, el caso de una mamé que, cuando
iba al bafio, llevaba siempre con ella a su hijo; encontra-
mos padres que hacen el amor en el mismo cuarto en el
que estan sus hijos. Adema4s, si pasamos de complejos indi-
viduales, derivados del ambiente, a complejos més amplios,
como el de Edipo, podemos preguntarnos si no cabe gene-
ralizar para los segundos lo que es cierto en cuanto a los
primeros; si no tienen, también, en gran parte, origen
social.

Y por cierto, parece ser asi. Para comprender la estruc-
tura del complejo de Edipo es necesario partir del régi-
men de la familia occidental y, mas particularmente, del
de la familia austrohingara. La burguesia de esa naci6n,
que dio a Freud la mayor parte de sus clientes, pasaba
momentos de inqguietud, en visperas de la guerra de 1914,
por el ascendente movimiento socialista (gue poseia en
Viena una de las méis fuertes organizaciones de Europa)
y por las veleidades de independencia de las poblaciones
eslavas. Se sentia ya que la monarguia no sobreviviria
a la crisis que seguramente estallarfa a la muerte del viejo
Francisco José; la gente adinerada esquivaba la desespera-

110



cion refugidndose en una vida de placeres, de fiestas per-
manentes al languido son de las orquestas gitanas. El amor
era la obsesién de todas las existencias. Ademas, el pafs
presentaba la méis grande heterogeneidad de pueblos (ale-
manes, magiares, eslavos), de religiones (catolicismo y
protestantismo), de ideologias; y como las bodas no se
hacfan necesariamente en ambientes semejantes, el con-
flicto de razas, de misticas o de ideologias continuaba en
el seno del grupo familiar. Viena se habia convertido en
el melting pot de las formas familiares més diversas, mas
arcaicas y mdas evolucionadas, desde las ultimas agrupa-
ciones agraticias de los campesinos eslavos a las formas
maés reducidas del hogar pequefio-burgués y a las formas
més decadentes del matrimonio inestable, pasando por los
paternalismos feudales y mercantiles 1.

Ese choque o fusion de tipos familiares origind cierto
numero de consecuencias. En primer lugar, una exaspera-
cién de sensualidad (debida a la atmésfera de las fiestas
de la Viena imperial) que se extendia, en capas concén
tricas, de la aristocracia al proletariado. En segundo lugar,
a la desintegracién de los lazos familiares, que se mani-
festaba por el doble conflicto de sexos y de edades. En fin,
como todas las formas de familia continuaban, sin embar-
go, siendo familias en las que el padre tenia autoridad
juridica al menos, la rebelién de los hijos se dirigia forzo-
samente contra el jefe de familia, Estos son los hechos
sociolégicos que se manifiestan en el complejo de Edipo.
Se trata, pues, no de un hecho de la naturaleza, sino de
un hecho social: “Reproduce cierta realidad del ambiente
Y por dos razones: 19) su forma representa esa realidad
en lo que tiene de objetivamente distinto en una etapa
dada del desarrollo psiquico...; 2°) su actividad marca en
lo vivido la realidad asi fijada.” El complejo tiene, enton-
ces, origen social.

Pero si es asi, existe la posibilidad de que no encontre-
mos en todas partes los mismos complejos; es 1o que Lacan
llamé “la relatividad de los complejos nucleares”., Para
poder afirmar que el complejo de Edipo se da en cualquier
parte y en todo tiempo, que pertenece a lo biolégico, que
es un instinto innato, seria menester demostrar, por el
anélisis de los suefios o de los sintornas neuropéaticos, su
existencia en todos los pueblos de la tierra y en las maéas

1 J.-M. LACAN, op. cit., 8-40/16.

1



diversas civilizaciones. La frase de Dalbiez, recién citada:
“El complejo debe probarse, ya no presumirse”, vale para
la raza tanto como para el individuo. Ahora bien, Mali-
nowski, que traté de hallarlo entre los indigenas de las
islas Tobriand, no lo descubrid, pero en cambio encontré
otros complejos. “El complejo familiar no puede ser el
mismo en todas las razas y en todos log pueblos que com-
ponen la humanidad: tiene que variar con la configuracion
de la familia... El complejo de Edipo corresponde esen-
cialmente a nuestra familia aria fundada sobre la descen-
dencia en linea paterna, asi como sobre el reconocimiento
de la patria potestas, llevada a un grado muy pronunciado
de desarrollo, apoyado en los dos pilares de la ley romana
y la moral cristiana y reforzada en nuestros dias por lag
condiciones econémicas de la burguesia acomodada y de
buenos principios!.” En Melanesia, por cl contrario, la
familia es matrilineal; la transmisiéon de nombres, de bie-
nes y, si se presenta el caso, de los totems, se hace segin
la linea materna; el nifio sigue la condicién de la madre
y no la del padre. Por otra parte, el marido no es consi-
derado como padre de los nifios, ya que el nacimiento tiene
su causa en la entrada de los antepasados en el vientre
de una mujer. El marido es, con respecto a los hijos, un
protector, un compafiero de jucgos algo mayor; es querido,
no odiado, aunque comparta el lecho de la madre. La au-
toridad, con todo lo que puede comportar de desagradabie,
pertenece al tio materno. Es el hermano de la madre y
no el padre quien ensefla a log niftos las leyes y las prohi-
biciones. Pero, como existe ¢l tabl de los hermanos y las
hermanas, ese tio materno vive separado del grupo do-
méstico, y sus relaciones con los sobrinos, a pesar de los
lazos juridicos, son demasiado débiles para que puedan
terciar los celos. Kl matrimonio es patrilocal; la mujer va
a vivir a la casa dec su marido; los nifios crecen, asi,
en un grupo en el que en realidad son extrafios. Por alti-
mo, el tabu de los hermanos y hermanas implica separa-
cién de sexos dentro de la misma familia.

De todo ello, jqué resulta? Para comprenderlo, sigamos
desde su nacimiento a un chiquillo trobriandés, El bebe, lo
mismo que entre nosotros, comienza por depender, forzo-
samente, de su madre, y hay entonces un periodo de libido
maternal. Dicho perfodo se prolonga mucho mis que en

1 MALINOWSKI, op. eit., 19-20.

112



nuestras sociedades, pues la lactancia dura de tres a cuatro
afios, El traumatismo del destete no existe; la criatura
deja el pecho por decisién propia. Con respecto al padre,
no puede suscitarse odio alguno, pues él es, respecto de
los nifios, no el adversario, sino el amigo. El traumatismo
de la libido anal es tan inexistente como el de la libido
oral. En {in, la sexualidad genital no es reprimida; varones
y nihas se dedican a juegos eréticos desde su méas tierna
infancia y llegan, incluso, a simular el coito. Durante este
periode, los jévenes son iniciados en las reglas de paren-
tesco, se enteran de que forman parte de la familia ma-
terna, que deben obedecer al tio y también ayudarlo.
Reciprocamente, el padre no deja de ser lo que habia sido
antes: ‘“un afectuoso camarada de juegos”.

Al llegar a la pubertad, los jévenes abandonan la casa
paterna y van a vivir en una cabafla especial, al bukuma-
tula, donde eligen compafiera para el amor. En conse-
cuencia, la libido no puede jaméis fijarse en la madre,
salvo en el periodo oral de la lactancia. En primer lugar,
porque alli no hay, como entre nosotros, sclucién de conti-
nuidad en la vida sexual del nifio, que desde muy pequefio
se divierte eréticamente con las chiquillas de su edad; las
relaciones posteriores en el bukumatule no hacen mas que
continuar esos primeros entretenimientos. En segundo
lugar, el complejo de Edipo se forma, en nuestras socie-
dades, alrededor de los cinco o seis afios de edad, pues la
libido maternal se vincula entonces con el aprendizaje de
las compulsiones sociales. En una sociedad matrilineal, si
existiera dicho complejo, no podrfa formarse sino mas
tarde, en el momento de la pubertad, cuando el nifio conoce
por primera vez las prohibiciones del grupo, se entera de
que debe someterse a los tabtlies de la sexualidad, con la
direccidén de su tio materno, quien le ensefia las reglas de
la exogamia. Asi, Ia hostilidad no podrfa dirigirse hacia
el padre, sino Unicamente hacia la persona del hermano
de la madre, y la gran tentacién incestuosa que podria
asaltarlo no seria la violacién de la madre, sino la viola-
ci6én de la hermana, a la cual, puesto que es tabt, no puede
abrazar. El Ginico complejo que puede nacer en una socie-
dad semejante est4, pues, muy lejos del complejo de Edipo;
Malinowski lo llama ‘“complejo matrilineal”,

Cierto es que Jones (ya lo indicamos en un capitulo ante-
rior) sostiene que el tab de la hermana no es sino un
substituto, més primitivo, del amor a la madre, y que la

113



persona odiada es siempre el padre; pero para evitar los
peligros de ese odio, el padre es dividido en dos: el buen
padre y el padre cruel; el marido, y el hermano de la
madre, El tio concentra el odio; y para el progenitor se
reserva el afecto. Como se ve, resulta siempre facil y
posible derivar todo del complejo de Edipo. Pero se postu-
la justamente su universalidad porque se pcrmanece afe-
rrado a ese biologismo que es el gran error de Freud. En
materia cientifica, esa hipétesis s6lo tiene valor en la
medida en que puede ser demostrada por los hechos.
Para saber quién tiene razén —si Joues o Malinowski—
es preciso, pues, psicoanalizar a los trobriandeses. Sélo
los hechos pueden decidir quién estd en lo cierto.

Malinowski, que estudié los suefos, los mitos y los ritos
de los indigenas de las islas Trobriand, no pudo descubrir
el amor a la madre y el odio al padre. “No existe la menor
sefial de complejo de Edipo en el folklore trobriandés, en
los suefios, las visiones y demdas manifestaciones de dichos
indigenas.” En consecuencia, para Jones no nhabria otra
forma de salvar al complejo de Edipo si no es sosteniendo
que el miedo a ese complejo es tan fuerte y su represién
tan severa, que es rechazado hacia un subconsciente, situa-
do bajo el inconsciente propiamente dicho, tan distante
y tan hondo que le es imposible manifestarse en hechos
psiquicos y por medio de ellos. Pero entonces la interpre-
taciéon de Jones *“nos llevaria mds alld de la doctrina psico-
analitica corriente, a dominios por completo desconocidos:
‘sospecho’ —escribe Malinowski— que se trata de dominios
que incumben a la metafisica”.

De este modo, las conclusiones de la critica de los an-
tropo6logos confirman las conclusiones de los socidlogos.
El error fundamental del freudismo esta en su biologismo.
Los complejos son formaciones sociales, més que instintos
innatos e inmutables. Seria posible probarlo una vez mas
con pasar del estudio de las distintas civilizaciones al de
las clases sociales. Entre los obreros y los campesinos
pobres, en general la sexualidad es mas precoz y mas
libre; en la pequefia burguesia, la represién llega al maxi-
mo. Para el erotismo anal, en la nursery de los ricos, la
nodriza, luego de haber hecho todo lo necesario para esti-
mular el cumplimiento normal de las necesidades natura-
les, halla que el pequeflo se interesa demasiado en esas
cosas, y se ve obligada a reaccionar y estimular sentimicn-
tos de verglienza respecto de las funciones excrementicias,

114



Esta disciplina anal est4 menos desarrollada en las clases
proletarias. En cambio, la brutalidad del padre y la hos-
tilidad de los hijos se manifiestan més claramente en las
familias obreras. La familia burguesa de los bungalows
norteamericanos constituye un tipo de familia llamado
materno porque el nifio vive alli més cerca de la madre,
ya que el padre trabaja durante casi todo el dia fuera del
hogar. Esas diferencias de tipos domésticos tienen su
influencia en la formacién de los complejos nucleares y
sobre el inconsciente. Freud ha estudiado sobre todo el
ambiente de familias ricas, pero Moll, que utilizé el psico-
andlisis con gentes de todas las condiciones sociales, niega,
en las clases pobres, la existencia de una sexualidad
latente.

Esto mismo se aplica a las confesiones religiosas. El
catolicismo, al instituir la confesién, permite la desapa-
ricién de muchos conflictos. El puritanismo protestante
puede desarrollar més fuertemente el sentimiento de cul-
pabilidad, y se encontrarian, en efecto, mis neurosis obse-
sivas entre los protestantes que entre los cat6licosl. El
judio suele tener un complejo de inferioridad que le hace
dirigir sus tendencias agresivas hacia su propia persona,
en vez de hacerlo contra los demaés.

Si se piensa bien, la critica de los socidlogos y de los an-
trop6logos no es tan decisiva como podria parecer.
Los argumentos excesivamente categéricos nada valen;
presentan una caricatura del psicoandlisis para poder re-
chazarlo méas facilmente. O se limitan a oponer doctrinas.
Lo que fracasa definitivamente es el freudismo como teo-
ria sociolégica, no el método psicoanalitico, que puede
prestar servicios a los sociblogos. L.o que se desmorona
es, sobre todo, el biologismo. Pero los complejos existen.
Sélo que el problema se ha invertido. Ya no es lo psico-
16gico lo que explica lo social. Es lo social lo que explica,
en cambio, las diversidades de lo psiquico. La doble critica
a que fue sometido el freudismo deja en pie lo suficiente
como para que sea posible una nueva conciliacién entre
el psicoandlisis y la sociologia. Pero tal conciliacién no
seré posible, como cabe advertirlo, sino con una doble con-
dicién: que el psicoandlisis abandone la teoria de los ins-
tintos para reemplazarla por la de las tendencias mas o

1 Ep. JALOUX, ntimero especial de Disque vert sobre Freud,
Bruselas, 1924.

115



menos modeladas profundamente por lo social, y que la
sociologfa reconozca la posicién de los individuos y su
dinamismo creador en la vida del grupo. Tal lo que se
procura actualmente. En tanto que los psicoanalistas se
aproximan cada vez méas a la sociologia, los socidlogos
se acercan al psicoandlisis, ¥y ya se concibe la posibilidad
de una fructuosa cooperacién fundada en la ayuda mutua.

116



CAPITULO V

MARXISMO Y PSICOANALISIS

YA QUE LA primera objecién hecha al psicoanilisis es la
de querer explicarlo todo mediante un solo y Unico prin-
ciplo, la primera correccién que surgia en la mente con-
sistia en afiadir al factor libidinoso un factor causal. Asi
se darfa mayor elasticidad y mayor complejidad a las in-
terpretaciones de la escuela. La biisqueda de soluciones
faciles representa una ftil tendencia del espiritu huma-
no: antes que pensar en una revisién, uno se limita a
afiadir, sin darse cuenta de que en lugar de borrar las
dificultades doctrinales, sélo suelen afiadirse nuevas difi-
cultades a las ya existentes. Pero, ;por qué el factor com-
plementario que habra de afadirse a la libido para dar
cuenta de la diversidad de instituciones sociales ha sido
el factor econémico? Sucede que, en cierto momento, hu-
bo un acuerdo técito entre el freudismo y el marxismo.
Nos es menester contar esta historia y buscar la razén de
tan incsperada coincidencia entre esas dos sociologias,
igualmente imperialistas e igualmente totalitarias.

I

Al resumir en paginas anteriores los distintos capitulos
de la sociologia psicoanalitica hemos dejado voluntaria-
mente a un lado la sociologia econémica. Tal capitulo se
limita casi Gnicamente al estudio del capitalismo y la ex-
plicacién de este tema nos permitird comprender cémo y
en qué forma ha de penetrar el marxismo en el psico-
anélisis.

Dos observaciones de Freud nos servirdn de punto de
partida: en primer lugar, que el nifio pasa inevitablemente,

117



en el transcurso de su vida, por una fase de libide anal;
¥ en segundo lugar, que en log suefios, como en los mitos,
el oro siempre es sfmbolo o substituto de materias fecales.
Atlin en la actualidad, cuando se pisan excrementos, se
dice que eso da suerte, que se ha de recibir dinero, Una
frase muy conocida afirma, asimismo, que el dinero no
tiene olor. Con tal base, Ferenczi nos demuestra c6mo se
pasa del erotismo anal a la acumulacién de riquezas, y de
allf al capitalismo.

La criatura, reprendida por la madre, aprende a conte-
ner sus necesidades, y encuentra en ello una nueva fuente
de placer. Tales son “las primeras economfas del indi-
viduo”., ¥, de hecho, para los discipulos de Freud, los
adultos cuidadosos de su persona, parsimoniosos o avaros
son generalmente geres que sufren de constipacién. A me-
dida que se desarrolla en el bebe cl sentido del olfato, el
pequefio comienza a interesarse por sus excrementos, se
entretiene con los productos de sus deyecciones: es la
época durante la cual gatea. Al pasar a la posicién verti-
cal, el interés del nifio, que ya sabe distinguir entre los
olores agradables y desagradables, se vuelve hacia otras
materias, parecidas aGn a sus defecaciones, pero gue se
distinguen de ellas por el olor, Juega primeramente con
tierra; después, como su madre lo rifie, porque se ensucia,
juega con arena. Y asi, el erotismo anal, reprimido y su-
blimado, puede dar origen a las formas més elevadas de
sentido estético, al gusto de modelar o de esculpir, aficio-
nes que no son sino la metamorfosis de la alegria del
nifio al jugar con sus excrementos. Después del estadio
de la arena, viene “la edad de la piedra”. Aparece enton-
ces el gusto de coleccionar pequefios guijarros, elegidos
por su belleza, su dureza, su color. En esta etapa de su
desarrollo, el proceso de substitucién de los malos olores
y de la humedad y viscosidad de las heces alcanza su méas
alto grado, y al mismo tiempo comienza a ahrirse paso
la mentalidad capitalista: el nifio es “rico en piedras”.
Poco a poco se aparta, cada dia maés, de la tierra, que ha
sido el primer substituto; colecciona trozos de vidrio, bo-
toneg, cajas de fésforos, mientras llega el momento de
coleccionar sellos de correo, y ya los considera medidas
de valor, como formas primitivas de moneda, pues inter-
cambia esos objetos con sus compafieros de juegos. “En
ese estadio se ve esbozarse el caracter del capitalismo,

1ne



que no es puramente practico y utilitario, sino también
libidinoso e irracional.”” El placer de poseer oro continia
al de coleccionar las piedras, pero el oro seduce por su
mayor pureza; también porque el nifio sabe qué valor
atribuyen los adultos a ese metal, y porque con él podra
comprar, cuando se le antoje, todo lo que quiera. Sin
embargo, originalmente, lo que domina en esa edad de
oro no son las consideraciones préacticas, sino el placer
de coleccionar y la reanimacién de la libido anal. “Ei
placer del contenido intestinal se ha transformado en
amor al dinero, el cual, no obstante, no es nada més que
inmundicia inodora y deshidratada que se ha vuelto bri
llante.” Del oro se pasard, inmediata y ficilmente, al pa-
pel moneda, a las acciones, a los cheques, con el desarrollo
de la inteligencia; pero cualquiera sea la forma que tome
el dinero, el placer de poseerlo tiene sus profundas raices
en la coprofilia. Y Ferenczi concluye su exposicién di-
ciendo: “Todo sociélogo y todo economista que examine
sin preconceptos el problema deberd tener en cuenta ese
elemento irracional. Los problemas sociales s6lo pueden
hallar sus soluciones en los descubrimientos de la psico-
logia de los seres humanos; las puras especulaciones so-
bre las condicioncs econdémicas no alcanzardn jaméas su
objeto 1.

Hay, no obstante, un elemento del capitalismo acerca
del cual Ferenczi no hace aclaraciones: es la ganancia. El
dinero no es s6lo algo concreto, que brilla; es también un
instrumento de cambio. Si ¢l simbolismo de los excre-
mentos bien puede explicar el primer caracter, para com-
prender el segundo es necesario recurrir, segin lo hace
Odier, a las tendencias captativo-posesivas del individuo.
En los adultos normales, en efecto, las tendencias oblati-
vas concluyen por anularlo; el superyé impone el sacrifi-
cio del dinero como impuso el sacrificio de la madre, para
adquirir con él cosas necesarias: viveres, ropas, libros...
Pero las tendencias captativas siguen existiendo en esos
intercambios y determinan “el complejo de la pequeia
ganancia”, por ejemplo: se quiere recibir méas de lo que
se da, los centavos son centavos, se regatea todo lo posi-
ble, no se entrega la cantidad exacta, se desliza una mo-
neda falsa... El capitalismo no seria posible solamente

1 FERENCZI, Sex in Psycho-analysis, cap. XIII.

119



con el placer de poseer; es necesario afiadirle sus tenden-
cias captativas, para comprenderlo bienl.

Empero, al punto se nos presenta una dificultad. Si la
fase anal es un momento general de la evolucién de la
libido, (cémo se explica entonces que cl capitalismo no
sea universal, sino que se limita, seglin piensa Max Weber,
s6lo a los pafses occidentales? Si la fase anal es una de las
primeras fases de la vida infantil, ;cémo se explica que
€l capitalismo se haya desarrollado tan tardiamente y que
haya habido que esperar hasta el siglo XvI para verlo
aparecer? ;Cémo resolver esta dificultad?

Una posible primera respuesta es la de Roheim2 El
capitalismo no es tan reciente ni tan tipicamente occiden-
tal como afirma Max Weber. Existe ya como tendencia,
hasta entre los hombres primitivos. Sin duda, en ellos lo
oral domina todavia sobre lo anal, pero se aprecia ya el
esbozo de un movimiento que desembocard més tarde en
el capitalismo. Si se estudia la costumbre del potlach, que
es la primera forma de estratificacién econdémica, de se-
paraciéon entre clase rica y clase pobre, vemos que los
potlach fueron primero potlach de alimentacién: los cla-
nes o los individuos procuran vencerse mutuamente, acu-
mulando la mayor cantidad posible de viveres. Es la fase
oral. Después, las prendas u otras formas primitivas de
moneda reemplazan a los alimentos. Hubo, pues, un mo-
mento en que la fase anal reemplazé la fase oral. Entre
ambas hubo toda una serie de transiciones. En primer
lugar, el cristal de cuarzo de los australianos, que tiene
claramente caricter excrementicio, ya que en las ceremo-
nias magicas se lo considera introducido en los intestinos
del hechicero. Después, las piedras, las conchillas, que
son otros tantos substitutos inodoros de las materias feca-
les, v que dan lugar a justas, a manifestaciones o a com-
peticiones de riqueza. Ciertos mitos, como el de las islas
Trobriand seglGn el cual el nifio se hace rico porque sus
padres le niegan el alimento diciéndole: “Come tus excre-
mentos”, son muy significativos de ese paso del erotismo
oral al erotismo anal, como base del capitalismo arcaico.
De modo que las rafces de esa forma de economia son
mucho més antiguas de lo que se supone generalmente.

1 ODIER, L'argent y les névroses (Rev. fran¢. de Psychan.,
1928, y 1929) ; Le complexe du petit profit (idem, 1932).

1929(?. RoHEIM, La psychologie raciale et le capitalisme (fdem,

120



Pero ya hemos visto que Roheim habfa logrado sosla-
yar el principio de repeticién y todas las dificultades re-
lacionadas con la teoria de la herencia de los caracteres
adquiridos. Todo lo anal que se encuentra entre los pue-
blos primitivos no proviene, pues, de que estin en una
fase de la historia de la humanidad. La anal no es sino
lo infantil y los primitivos son nifios primero y después
adultos. Al llegar a la edad adulta pasan, como nosotros,
a lo genital. Y en consecuencia lo anal no es para cllos,
como para nosotros, mis que una reaccién, un mecanismo
de defensa, un fenémeno de compensacién de ciertas di-
ficultades de lo genital. El nacimiento del capitalismo se
debe menos al paso de lo oral a lo anal gque a una regre-
sién de lo genital a lo anal, cuyo origen es el complejo
de Edipo, el miedo a la castracién. Se procura evitarla
substituyendo la pérdida del pene por la pérdida de heces.

La prueba esti en que el cristal de cuarzo, simbolo ex-
crementicio, como ya dijimos, es empleado por los austra-
lianos en la ceremonia iniciatoria de la extraccién del
diente, forma suavizada y substitutiva de la castracién. En
esas mismas ceremonias de iniciacién se leva a los jo-
venes a la plaza de los Excrementos y se les muestra
cristales de cuarzo diciéndoles que son los excrementos
de Goign, dios-antecesor.

Entre los tongas, al morir el jefe, los hombres hacen
sus necesidades sobre la tumba de aquél y al dia siguiente
las mujeres se ocupan de limpiar, lo que establece una
clara vinculacién entre lo anal y los complejos paternos.
“Hay una gran diferencia entre el progreso como lo com-
prende la historia y el progreso segiin una interpretacién
psicoanalitica”, dice Roheim. Una mejor organizacién del
ambiente, una adaptacién social mis completa... es lo
que counstituye la evolucién histérica y el progreso en el
sentido histérico del término. Desde el punto de vista
analitico, el progreso significa adaptacion del yo y de la
libido a la realidad... Por algo Rongo, dios polinesio,
cuyo nombre significaba “sagrado” y “dinero”, es también
el instaurador de la circuncisién. El capitalismo, sin du-
da un tipo més evolucionado que los primeros tipos de
organizacién social, se desarrollé merced a una regresion.
Ahora bien: esta regresién implica un suavizamiento pues
substituye la pérdida brutal y dolorosa del pene (o de
su substituto, el prepucio) con una pérdida més soporta-
ble, 1a de los excrementos o la de su substituto, el dinero.

121



Una vez soslayado el principio de repeticién y elimi-
nada la ley segn la cual la filogenia explica la ontogenia,
comprendemos mejor que el capitalismo haya podido
triunfar tan tardfamente, aun vinculdndose con una fase
arcaica de la libido. Sucede que el capitalismo es un fe-
némeno de regresién sexual. Y dicha regresién puede
existir en los pueblos primitivos y dar nacimiento a esbo-
zos de capitalismo. Pero puede reproducirse muchas veces
en el curso de la historia de 1a humanidad. Y precisamen-
te se habria reproducido en el siglo xvi. Y si tenemos en
cuenta la importancia de los judios en el nacimiento del
capitalismo ! y que los judios son circuncisos, es decir
semicastrados, es de comprender que un discipulo de
Freud no encontraria mayores obstaculos, tampoco en este
caso, para vincular el capitalismo con una regresién de
lo genital hacia lo anal.

Pero si Roheim evita ciertas dificultades del freudismo.
hay en su tesis un punto obscuro y poco comprensible, Xl
capitalismo supone acumulacién de capitales y ganancia,
en tanto que Roheim no nos habla sino del sacrificio de
los excrementos. (Cémo puede surgir del sacrificio otra
cosa que no sea el intercambio? ;De dénde procede la
ganancia? Ferenczi, no lo olvidemos, hacia de la consti-
pacién una primera forma de economfa, y definfa al ca-
pitalismo como “coprolalia”, como continuacién del juego
de modelar con arena o de la manfa de las colecciones
Debemos, por lo tanto, examinar otra interpretacién del
nacimiento del capitalismo: la del doctor Laforguc 2.

El oro y la plata son primitivamente sublimaciones de
los excremecentos; de alli que tengan valor mdagico. Son,
pues, taby, pero justamente ese tabd impide la posesién
personal de 1a riqueza. He allf por qué, si la fase anal de
la humanidad es primitiva, el capitalismo no puede serlo.
E] tabu de los metales preciosos crea, por el contrario,
en las sociedades primitivas un comunismo original. Pa-
ra que el capitalismo pueda nacer es, pues, neccsario que
previamente esa mentalidad maégica sea eliminada, y ello
no fue posible sino con el advenimiento del patriarcado.
El padre se convierte en Dios y el oro pasa a ser excre-
mento del dios-antepasado. Como, por otra parte, el pa-

1 SoMBART, Dic Juden und die Wirtschaftsleben, Leipzig,
1911,

2 R. LAFORGUE, Or ¢t capitel (Rev. frang. de Psychan., 1932).

122



triarcado corresponde a la eliminacién del complejo de
Edipo y a la formacién del superyé, el individuo quiere
asimilarse al padre, y esta voluntad de identificacién se
traduce, aquf, por la asimilacién al Dios. La posesién del
oro, excremento divino, se transforma en un medio o en
forma de tal asimilacién. Asf nace la propiedad privada,
base del futuro capitalismo. Pero la posesién pura y sim-
ple no basta: es menester atin gque la moneda adquiera
valor de cambio ¥y, en consecuencia, que el oro cese de
tener caricter mégico, que haya una “deserotizacién” de
las relaciones econdémicas. Sin embargo, esa desexualiza-
cién nunca llega ser completa ni total; y el capitalismo
moderno, con su lucha de clases, sus huelgas, sus revolu-
ciones, a veces inclusive con actos de violencia sexual
perpetrados contra los patrones !, con los sufrimientos vo
luntariamente infligidos a los obreros por sus empleado-
res, que manifiestan asf su cruel poder, prueba clara-
mente todo lo que siempre hay de sddico o de masoquista
en las relaciones econémicas. Ahora bien: el sadismo y
el masoquismo, como ya vimos al resumir la psicologia
genética de Freud, proceden de la fase anal de la libido.

Si esta segunda interpretacién no presenta el defecto
de la de Roheim, tropieza en cambio con otra dificultad:
calca la evolucién de la humanidad segln la del nifio, se
remite a la filogenia. Cosa que obliga, en UGltimo anAlisis,
a no aceptar ni una ni otra. Roheim soslaya el principio
de repeticién, pero deja sin aclarar el punto principal: la
tendencia captativa capitalista. R. Laforgue nos muestra
c6mo se aclara dicha tendencia, pero incurriendo en repe-
ticiones y retomando la ley de de Serre, tan criticada por
toda la sociologia contemporénea.

Sea como fuere, esta interpretacién freudiana del capi-
talismo hard posible, segiin hemos de ver, la colusién en-
tre el psicoandlisis y el marxismo.

11

Hay, en efecto, en esa doctrina, tres puntos que podian
por un momento seducir a los marxistas, a saber:
19) los elementos s&dicos 0 masoquistas que se deslizan
en la lucha de clases;
2¢) la vinculacién entre el capitalismo y el erotismo

1 Cf. E. Zora, Germinal, Paris, 1885.

123



anal, el cardcter excrementicio del régimen econd-
mico combatido por los marxistas;

39) la afirmacién, por Ultimo, de que el capitalismo se-
fiala una regresién de la libido hacig formas més
infantiles de la sexualidad.

También los socialistas y los comunistas, inmediatamen-
te después de la guerra de 1918, intentaron establecer una
sintesis entre las ideas de Freud y las doctrinas de Karl
Marx.

En Francia, los doctores R. e Y. Allendy pensaban, por
entonces, que el progreso humano no podia consistir sino
en una sublimacién progresiva de la libido, 1o que suponia
el desarrollo de las tendencias oblativas, el sacrificio del
yo a la comunidad. El capitalismo, por el contrario, al
mantener en las relaciones entre las clases sociales las
pulsiones agresivas o posesivas, el placer sédico o la sa-
tisfaccién masoquista de las masas, se convertia en un
adversario que era menester abatir. Otro de los males
que sufrfa la sociedad contemporénea, segin ellos, era la
decadencia del amor; el matrimonio, en su estado actual,
en vez de proporcionar a la libido su via natural, normal,
de desahogo, se convirtié en un laboratorio donde se cul-
tivan, en envase hermético, las neurosis, y donde se pre-
paraban los futuros desajustes sociales. Sucede que el ma
trimonio estd fundado sobre el dinero y, también aqui, l1a
lucha contra la moral burguesa parecfa urgente. Aunque
marxismo y psicoandlisis puedan constituir entonces doc-
trinas diferentes, tienen un enemigo comin: el capitalis-
mo. Pueden, en consecuencia, unirse para destruirlo 1,

En Alemania, Alfred Seidel2 vinculaba el advenimicen-
to del comunismo con el complejo de Edipo. Demostraba,
en sus conferencias a los estudiantes, que el nuevo movi-
miento revolucionario no era més que la continuacién de
la lucha contra el Padre cruel. Esta lucha, dirigida pri-
meramente contra el kdiser, como substituto del padre,
debe dirigirse ahora contra el capitalista sédico, que ha
reemplazado al k4iser en la dominacién. El joven bur-
gués debe, pues, convertirse al comunismo para recomen-

1 R. e Y. ALLENDY, Capitalisme et sexualité (Rev. frang. de
Psychan., 1932).

2 A. SEIDEL, Bewusstsein als Verhdngnis, Bonn, 1827, Cf.
E. SEILLERES, Psychanalyse freudienne ou psychologie impé-
rialiste, Paris, 1928,

124



zar €] parricidio original ¥y crear una sociedad de her-
manos.

Pero la unién entre esas dos sociologfas no podia tener
larga duracién. En Seidel, la desilusién habria de seguir
rapidamente al entusiasmo. Al morir, joven atn, dejé un
libro que constituye algo asf como su testamento politico
y que realizaba en su pensamiento una especie de psico-
analisis del psicoanilisis. La religién —decfa— fue antafio
la tnica fuerza social que retenia nuestras inclinaciones
inmorales, pero ha sido destruida a la vez por la critica
marxista y por la critica de Freud, de modo que la Unica
vinculacién valida entre esos dos movimientos doctrina-
rios fue un vinculo en lg destruccién y en la disolucién.
Ese momento dialéctico debe ser superado; ha llegado la
hora de intentar una destructio destructionis. Detengamo-
nos aqui: el pensamiento de Seidel no nos interesa por
sf mismo, sino s6lo por su vida como experiencia. Esa
experiencia es la de la aventura intelectual de un joven
comunista en quien, a la postre, la fe revolucionaria es
destruida por la accién disolvente del psicoanilisis. Este,
al revelarle el oculto motivo de su rebelién contra el ca-
pitalismo —odio al padre y no sed de un mundo mejor,
simple racionalizacién o ideologia que actda en la super-
ficie del complejo edipico—, lo desalentd y le hizo imposi-
ble soportar ese descubrimiento. Al demostrarle que tam-
bién en el comunismo habfa una formacién libidinosa
—la sociedad homosexual de hermanos— el freudismo hi-
zo derrumbar lo que, sin duda, habfa de mejor en él: el
suefio de un mundo de justicia y de amor entre los
hombres.

Por su parte, los marxistas ortodoxos reaccionaron para
condenar la teorfa de Freud. No podian aceptar una doc-
trina que atribufa lo econémico a lo libidinoso, en tanto
(ue para ellos lo econémico constitufa el principio Gltimo
de la explicacién de los hechos sociales. No podian acep-
tar el hacer del capitalismo un mecanismo de defensa
contra el complejo edipico o totémico, en tanto que el to-
temismo se explica, como todas las instituciones, por los
principios directivos del materialismo histérico. No es
otra cosa la superestructura ideolégica de cierto régimen
de reparticién de los productos de la caza o de la cosecha,
de un régimen especial de produccién econémica por
divisién del trabajo entre los sexos y las categorias
de edad: “Como todas las religiones, el totemismo

125



es un opio; consagra el orden establecido, las defen-
sas y las prohibiciones alimentarias que afectan so-
bre todo a los jévenes y a las mujeres, la obligacién de
enviar a grupos extraifios el alimento tan rara y penosa-
mente conseguido... El origen (de ese sistema social)
debe ser buscado en las relaciones econémicas y sociales
que el totemismo refleja, justifica y consagral.”

El freudismo estd lejos de explicar el capitalismo o el
comunismo, sino, por el contrario, el marxismo es quien
puede dar cuenta de la aparicién y del éxito del psicoanéi-
lisis. Las filosoffas, como las religiones, tienen un subs-
trato econémico; hay una ciencia burguesa y una ciencia
proletaria; las categorias de nuestra razén no son mis
que lag racionalizaciones de nuestros intereses econémi-
cos. El pensamiento proletario se caracteriza por el evo-
lucionismo, el pragmatismo de la accién, la utopia crea-
dora, en tanto que la clencia burguesa se define por el
idealismo de los conceptos, la inmutabilidad de las ideas,
la evasion de la realidad 2. El freudismo depende, tal co-
mo los demdés sistemas, de esa sociologia marxista del
conocimiento; no es otra cosa que “el reflejo, a la vez de
la moral burguesa y el de la crisis que sufre esa moral” 3.
Por algo nacié en la vieja monarqufa austrohtingara, en
visperas de su derrumbe en esa Viena que presentaba un
tan extrafio melting-pot de todas las formaciones socjales
-—~germana, hingara, eslava— y de todos los tipos de fa-
milias —paternal, maternal, patriarcal—, que se destrufan
mutuamente por simple contacto. Freud elaboré su sis-
tema atendiendo a enfermos de la clase burguesa, y pro-
venientes de grupos domésticos desorganizados; nada de
sorprendente tiene que haya descubierto por doquiera
sexualidad, complejos, conflictos interiores y conciencias
desquiciadas. Pero cometié el error de generalizar para
todos los hombres lo que no era sino la sefial de una de-
cadencia, de una crisis: la de una clase social ya conde-
nada. La guerra, al exigir de los pueblos beligerantes si-

1 L. HENRY, Les origines de la religion, Paris, 1935, p. 115.

2 M. ADLER, Lehrbuch der materialistichen Geschichtsauffa-
sung, Berlin, 1980-32; BOGDANOW, Die Entwicklungsformen
der Gessellschaft und die Wissenschaft, Berlin, 1924; MAN-
NHEIM, Ideologie und Utopte, Bonn, 1929, ed. norteamericana
ampliada con un prefacio de L. WIRTH, 1938.

3 L. HENRY, op ¢it., p. 89.

126



tuaciones de alta tensién y disciplina sin desfallecimien-
tos, debfa tener como rebote el frenesi de placer de la
posguerra. El éxito del psicoandlisis se debfa a que jus-
tificaba el abandono a las pulsiones de lo inconsciente.
Habia sido un reflejo, pero segin la ley de Marx referente
a la reciprocidad de accién entre causa y efecto, se con-
vertid, a su vez, en un factor que aceleraba la disgrega-
cién social del mundo capitalista. Asi, pues, el marxis-
mo no se limitaba a rechazar al freudismo, esa atrevida
lanza del psicoandlisis que osaba penetrar en terreno
vedado, el de la explicacién de las instituciones sociales.
A su vez tomaba la ofensiva y analizaba, segin los prin-
cipios del materialismo histérico, la nueva ciencia del
hombre y de la sociedad y la convertia en una ideologia
sin base en la realidad, una imagen mental que actuaba
en la superficie de la desquiciada conciencia burguesa y de
las superestructuras econémicas.

En suma, con este primer encuentro entre el marxismo
v el psicoanélisis ocurrié exactamente lo mismo que con
otro esfuerzo de conciliacién, contemporaneo del que ci-
tamos: el del surrealismo y el comunismo. Algunos poe-
tas, que velan en el surrealismo un medio de luchar con;:
tra la razén burguesa, contra los principios 1égicos del
pensamiento, quisieron conducir las dos revoluciones: la
cconomica contra el capitalismo, y esta otra, lirica, con-
tra la razén. El comunismo detuvo rdpidamente esa confu-
sién entre dos formas de accién que se le antojaban peli-
grosas y, tomando también en este caso la ofensiva,
denuncié en el surrealismo, tipo extremo de arte burgués,
una tentativa de la clase dominante para esquivar su
conciencia “desquiciada” con una evasién de la realidad.

Sin embargo, ese primer fracaso de la introduccién de
temas marxistas en el psicoandlisis no habia de desalen-
tar a los investigadores. En el fondo, tal vez ese fracaso
se debia mas a que los sustentadores de la reconciliacién
se colocaron en el terreno de la accién politica de los
partidos revolucionarios que en el terreno de la propia
cicneia. Ahora examinaremos una segunda tentativa: la
de Fromm. Destacamos que esto solamente pudo reali-
zarse a condicion de que el marxismo y el psicoanéilisis
sufrieran transformaciones profundas. Para poder sinte-
tizar ambas doctrinas, Fromm tuvo que suavizar la dog-
matica marxista y corregir el freudismo. Ser doblemente
herético. En suma, crearse una doctrina original.

127



III

Para comprender bien las ideas de Fromm es menester
situarlas en un segundo movimiento de aproximacién en-
tre el psicoandlisis y el marxismo, movimiento en el que
se inscriben, junto al recién consagrado, nombres de in-
vestigadores tales como Fenichel y Sperber.

Fenichel no acepta la teorfa de que la moneda es una
simple sublimacién de las materias fecales. Es una rea-
lidad social, independiente de las pulsiones libidinosas, y
se impone a los individuos, como todos los hechos socia-
les, desde afuera. Empero, si se investiga lo referente al
dinero, se descubre que el nifio, en su estadio anal, con-
sideraba sus heces como parte de su personalidad, el re-
chazo de las cuales constitufa para el una verdadera in-
juria hecha a su yo. Mas tarde, ya adulto, se halla ante
una sociedad dividida en dos clases: la de los poseedores
y la de los no poseedores; esta dicotomia suscita en él el
recuerdo narcisista de su omnipotencia infantil y de su
libido anal. En suma: negativa a explicar lo econémico
sobre la base de la sexualidad; y en cambio, intervencién
de la sexualidad en las reacciones de los individuos frente
a la economia. El terreno queda asi desbrozado para una
posible colaboracién con el marxismo 1.

Sperber trata otro aspecto del problema: el de la tera-
péutica psicoanalitica. La psicoterapia moderna sigue
siendo burguesa e individualista; olvida que nuestra con-
ciencia no esti determinada tinicamente por las pulsiones
indivuales, sino también por la sociedad; en consecuencia,
el marxismo debe afiadirse al psicoandilisis para dar cuen-
ta del origen de las neurosis y para readaptar el enfermo
al medio social. Asi, las neurosis de la clase capitalista se
explican por las tensjones debidas a la competencia y a
la rivalidad econémica 2. Como se ve, tanto Fenichel co-
mo Sperber se ven obligados a introducir en el freudismo
correcciones cada vez més importantes en el sentido so-
siolégico; el primero separa el dominio de lo social del co-
rrespondiente a las recacciones individuales frente a lo
social; el segundo introduce el marxismo hasta en la te-

1 FENICHEL, The Drive to amuss Wealth (Psychoanal. Quart.,
7, 1938).

2 M. SPERBER, Schulen und Seckten: sozioanalytische Be-
merkungen zur Situation der Pathopsychologie (Zeitbl, fiir
Pzychoterapie, b, 1932).

128



rapéutica, considerada harto burguesa, de Freud. Fromm
se sitda en este movimiento, pero su contribucién es maés

dijimos en un capitulo precedente, constitufa otrora el
mayor centro de interés de la sociologia psicoanalitica, e
intenté demostrar que los dogmas del cristianismo primi-
tivo se explicaban a la vez por los profundos deseos afec-
tivos de las masas, tal como sostenia el freudismo, y por
la situacién econémica de las clases dominantes, segln
alegaba el materialismo histérico. En suma, el concepto
de racionalizacién, comtn a los psicoanalistas y a los
marxistas a la vez, permitfa descubrir un punto de unidn.
“No son las ideologfas las que hacen al hombre, sino el
hombre a las ideologias”; sf, el hombre, pero €l hombre
ubicado en una situacién social bien determinada, miem-
bro de tal o cual grupo. Mientras el cristianismo es la
religién de las masas oprimidas, el individuo desea iden-
tificarse con Dios y el dogma sefiala esa asimilacién. Pero
cuando el cristianismo se transforma en la religién de las
clases gobernantes, la divinizacién del hombre queda en
suspenso y el individuo debe esperar la muerte para re-
cibir la recompensa de sus buenas acciones, facilitando
as{ la adaptacion de la persona a su condicién, social y
econémica, en la tierra. No todas las crisis religiosas de
la humanidad tienen, pues, su origen en el sentimiento
de culpabilidad con respecto al superyé. La sociologfa
religiosa freudiana ha elaborado, en cierta forma en el
vacfo, un esquema explicativo, algo asf como una llave
maestra que se aplica a los casos concretos, en tanto que
es menester partir de los casos histéricos determinados
y ver qué factores pueden explicarlos, los cuales varfan
segin los casos 1.

Desde su primer articulo, Fromm se ve llevado, pues,
a transformar el freudismo para acercarlo al marxismo.
Esta critica de las bases del psicoandlisis clasico se acen-
tuaré en las obras posteriores. Tal como Roheim, Fromm
se vio obligado a abandonar el principio de repeticién, la
idea de que todo se puede explicar si se cuenta con el
apoyo de una naturaleza humana inmutable y universal.
Existen, en verdad, tendencias instintivas que se repiten
siempre y en todas partes, pero esas tendencias son mo-

91 I;J FrOMM, Die Entwicklung des Christusdogmas (Imago,
1930).

129



dificadas, modeladas por las situaciones sociales en las
que se encuentran los individuos; y el error de Freud
congistié en creer que el hombre que él analizaba repre-
sentaba al hombre eterno, en tanto que sdlo era el hom-
bre de una determinada civilizacién. En suma: nuestro
caricter es el punto de confluencia de causas ocultas, de
pulsiones, y de causas de orden social, econémicas o po-
liticas, pero sobre todo econémicas 1. El complejo de Edi-
po, por ejemplo, no puede ser considerado como un com-
plejo universal: es producto de la civilizacién moderna.
El padre no es siempre y en todas partes el rival sexual
0 la autoridad severa con respecto al hijo 2,

Fromm resume asi sus diferencias con Freud: “Nosotros
consideramos la naturaleza humana como condicionada
por la historia, aunque sin olvidar la significacién de los
factores biolégicos y sin creer que el problema pueda ser
formulado correctamente como una oposicién entre los
elementos culturales y biolégicos. En segundo lugar, el
principio esencial de Freud estriba en considerar al hom-
bre como una entidad, un sistema cerrado, dotado por la
naturaleza de ciertas tendencias biolégicamente condicio-
nadas, y en interpretar el desarrollo de su caricter como
una reaccién frente a la satisfaccién o la frustracién de
esas pulsiones; a mi juicio debemos, en cambio, abordar
la personalidad humana por la comprensién de las rela-
cioneg del hombre con sus semejantes, con el mundo, con
la naturaleza y consigo mismo. Creemos que el hombre
es, ante todo, un ser social, ¥y no, como supone Freud,
autosuficiente y, s6lo en forma secundaria, obligado a
mantener relaciones con los demés para satisfacer sus ne-
cesidades instintivas... La tercera diferencia surge de
las precedentes. Freud, sobre la base de su orientacién
instintivista y de su profunda conviccién de la perversi-
dad de la naturaleza humana, se sentia dispuesto a inter-
pretar todos los ideales del hombre como surgidos de algo
vil... Nosotros creemos que ideales como los de libertad,
justicia, verdad, aunque suelen ser simples palabras y ra-
cionalizaciones, pueden sin embargo representar tenden-
cias innatas y pensamos que todo anélisis que no tenga
en cuenta esas impulsiones como factores dindmicos esti

1 E. FrRoMM, Methode und Aufgabe einer analytischen So-
ziglpsychologie (Zeitschrift fiir Socialforschung, 1, 1952).

2 FrOMM, en HORKHEIMER, Studien iiber Autoritdt und Fa-
milie, Paris, 1936.

130



destinado al fracasol” El marxismo, pues, ha tenido el
mérito de llevar a Fromm a una mejor comprensién de
la importancia de los factores sociolégicos. Pero al mismo
tiempo y correlativamente, Fromm se veia obligado a mo-
dificar también el marxismo al demostrar que las condi-
clones econdmicas actiian so6lo objetivamente sobre la
religién y no como motivos subjetivos (lo cual, por otra
parte, se opone menos a Marx que a un marxismo adul-
terado), pero sobre todo, a nuestro entender, por el papel
que atribuye a los factores ideales. Al rechazar “esas
teorias que desvalorizan el factor humano como uno de
los elementos dindmicos del proceso social”, Fromm se-
fiala no sélo lo que lo separa de Durkheim, sino que tam-
bién limita la accién irradiante del marxismo, que es
asimismo una sociologia objetivista 2.

En resumen, la reconciliacién sélo ha sido posible mer-
ced a la creacién de un nuevo y original psicoanalisis que
reemplaza al freudismo. Ha llegado el momento, enton-
ces, de resumir sus tesis principales.

Los dos conceptos fundamentales de este nuevo psico-
andlisis son el de caracter social y el de adaptacién dina-
mica. El carécter social nada tiene que ver con la con-
ciencia colectiva de Durkheim; no hay en la sociedad nada
més que lo que se encuentra en los individuos; respecto
a este punto, Fromm se mantiene fiel al postulado de
Freud. Pero en las diferentes personas gue constituyen
un grupo se observan rasgos particulares que son propios
de tal o cual persona, y rasgos generales que se repiten
en todos los componentes del grupo. El caricter social
es “el nacleo central de la estructura del carécter de la
mayoria de los miembros del grupo, niicleo que se ha
formado como resultado de experiencias bésicas y modos
de vida comunes del grupo mismo”. En cuanto a la adap-
tacién dindmica, se trata de “la forma especifica impresa
a la energia humana para la adaptacién dinamica de las
necesidades humanas a los modos particulares de exis-
tencia de una determinada sociedad.” En suma, es la libido
de Freud, considerada no como pulsién auténoma, sino co-
mo reactivo de ciertas situaciones sociales, a las cuales
debemos adaptarnos para vivir. Lo cual hace que la so-

1 Esta cita y todas las gue siguen han sido tomadas de E.
FroMM, The Fear of Freedon, Nueva York, 1941,

2 A, CuviLLIER, Introduction & la sociologie, Paris, 1936,
cap. IIL.

131



ciedad ya no sea solamente, como para Freud, un simple
6rgano de represién, sino que es tanto creadora como
inhibidora. En todo caso, no son las ideas lo que mueve
al mundo, sinoc las pulsiones inconscientes. Si hay acuer-
do entre la estructura del caricter del lider y la del
grupo social al que aquél se dirige, como en el caso de
Hitler y el pueblo alemén, entonces triunfan las ideas que
corresponden a esas estructuras. Si, por el contrario, se
trata de ideas conscientes, racionales, pero en desacuerdo
con la estructura del grupo, cual fue el caso del sindica-
lismo alemén y el socialismo de la republica de Weimar,
entonces la propaganda fracasa lamentablemente.

Fromm aplica esos conceptos rectores al estudio de la
sociedad occidental. Ha demostrado en qué forma las
transformaciones econémicas que determinaron la des-
agregacién de la estructura social medieval constituyeron
una amenaza para la clase media. En verdad, los peque-
fios artesanos no podian antafio enrigquecerse y ascender
en la escala social; estaban aprisionados en una cierta es-
tratificacién jerarquica, pero al mismo tiempo se sentian
protegidos por los reglamentos de las corporaciones. Con
el naciente capitalismo adquirieron, sin duda, un bien
precioso: la libertad. Pero, con la competencia econdmi-
ca, la libertad tenia su pro y su contra; la posibilidad,
para el artesano, de convertirse en empresario tanto como
de descender al rango de obrero asalariado. De allf, en
esa clase media, surgié un sentimiento de aislamiento y
de impotencia: el individuo ya no estaba sostenido por la
comunidad que antafio lo apoyaba. Ahora, todo dependfa
de su propio esfuerzo y el resultado ya no estaba entre
sus manos, el mercado era libre; lo mismo podfa perderlo
que ganarlo todo. El protestantismo luterano y calvinista
es una respuesta a esa situacién de angustia. Por un lado,
ensefiaba que el hombre es impotente para salvarse a si
mismo y que es perverso por naturaleza, y racionalizaba
asi la inseguridad econémica déndole un postulado teold-
gico; pero al mismo tiempo forzaba al individuo al trabajo
intensivo como medic de superar sus dudas y sus inguie-
tudes. El resentimiento de la clase media se proyecta en
la 1magen de un Dios lejano, infinitamente superior, que
supera nuestro entendimiento, y cuyas acciones gon ente-
ramente gratuitas; aqui tenemos el dogma de la predes-
tinacién.

El fascismo se explica de la misma manera. Es una reac-

132



¢lén de la clase media frente a log cambios econémicos
que destruyen la antigua y relativa seguridad de dicha
clase, y frente a la formacién de trusts, de monopolios que
asfixian a la vez al pequefio comercio ¥ a la pequefia in-
dustria, tras la inflacién que siguié a la Primera Guerra
Mundial, desvalorizando completamente el dinero, y arrui-
nando a los pequefios rentistas. Hitler aparecié como el
mesfas que prometfa la destruccion de las cadenas de al-
macenes, v que ofrecia a miles y miles de burgueses la
posibilidad de ganar dinero, de conquistar poder al entrar
en la burocracia del partido. Al mismo tiempo, racionali-
zaba el resentimiento de la clase media canalizdndolo ha-
cia la lucha contra el tratado de Versalles o contra los
judios, cuando en realidad s6lo se trataba de una angustia
econdémica., Aprovechaba la reanimacién de las tendencias
s&dicas o masoquistas resurgidas a consecuencia de la cri-
sis econémica y financiera, para ponerlas al servicio del
imperialismo alemén.

El mecanismo es, en ainbos casos, el mismo. El indivi-
duo, frente a los cambios de estructura que se producen
en su sociedad, reacciona racionalizando su angustia y
transforméndose. A su vez, esas ideologias y esas fuerzas
psiquicas liberadas actian sobre los hechos econémicos y
sociales, de tal suerte que hay accién y reaccién de lo co-
lectivo sobre lo individual y de lo individual sobre lo colec-
tivo. Fromm no niega que los hechos econémicos y los
psicolégicos, as{ como las ideologias, puedan tener cierta
independencia. L.os hechos econdmicos, en efecto, depen-
den de factores objetivos, tales como medios de produc-
cién y progresos técnicos. Las fuerzas psicolégicas son
determinadas por las condiciones externas de la vida, ya
(que son respuestas a esas condiciones, pero tienen dina-
mismo propio: “Para evitar los erorres de una concepcién
biolégica y mstafisica (el freudismo) no debemos dejar-
nos llevar por los equivocos, igualmente graves, de un
relativismo sociolégico en el cual el hombre seria tan sélo
un titere movido por los hilos de las circunstancias socia-
les...; si bien no hay una naturaleza humana inmutable,
ésta tiene un dinamismo propio que constituye un factor
activo en la evolucién de los procesos sociales.” En fin,
las ideologfas poseen también una independencia que re-
sulta del hecho de que se construyen segln las leyes de
la l6gica. Pero, en general, hay penetracién reciproca de
esos distintos elementos. “El carécter social (de un gru-

133



po, como la clase media; o de una civilizacién) surge de
la adaptacién dindmica de la naturaleza humana a una
estructura social. Los cambios que se producen en esas
condiciones sociales crean cambios en el caracter social;
es decir, dan nacimiento a nuevas necesidades, a nuevas
angustias. Estas, a su vez, determinan nuevas ideas o,
para decirlo mejor, hacen que los hombres sean suscepti-
bles de ser afectados por ellas. Por su lado, estas nuevas
ideas tienden a estabilizar y a intensificar el nuevo caréac-
ter social y a determinar las acciones humanas.”

Fromm no se contentaba, pues, con yuxtaponer el mar-
xismo al psicoandlisis, cosa que s6lo hubiera servido para
afiadir nuevas dificultades a las ya existentes. Se negaba
a enfrentar al individuo y la sociedad y sefialaba las fuer-
zas psiquicas que acttan en la sociedad. Y estas fuerzas
psigquicas no eran la razén o el sentimiento consciente,
sino las pulsiones estudiadas por Freud; esas fuerzas psi-
quicas no son ya instintos biolégicos, como en Freud: son
tendencias modeladas, a su vez, por la sociedad, en tal
forma que lo individual y lo colectivo se penetran pro-
funda y recifprocamente. El antiguo psicoanélisis y la an-
tigua sociologfa no podfan sino oponerse y disputarse el
mismo dominio, pues tanto uno como otra deseaban apo-
derarse del terreno. Fromm abria el camino a una posi-
ble reconciliacién, senda que habrfan de seguir al mismo
tiempo, con é1 o después de él, los psicoanalistas y los
socidlogos.

Lo gdicho no implica que la tentativa de Fromm no haya
suscitado dificultades. Fue objeto de criticas, y esas cri-
ticas llegaron de distintas partes a la vez: parece que
Fromm no conformé ni a los psicoanalistas ni a los socié-
logos, en tanto que €1, sin emhargo, deseaba unirlos en
una tarea comin.

Desde el punto de vista sociolégico se le ha reprochado
su definicién del capitalismo y la vinculacién de éste con
el protestantismo., El capitalismo no es una institueién
estatica: varia seglin la época y los pafses. La ética resul-
tante cambia segiin esté el capitalismo en perfodo de ex-
pansién o de concentracién. En el primero, puede deter-
minar, a través del puritanismo calvinista, una moral del
trabajo; en el segundo, llega, por el contrario, a una moral
hedonista del consumo, los gastos, y el depositar los capi-
tales a buen recaudo en los bancos del Estado; se teme
arriesgar el dinero propio en nuevas empresas cuando las

134



¢pocas son de crisis. Al definir el capitalismo por la com-
petencia que crearfa un sentimiento de soledad y de mie-
do en la clase media, Fromm s6lo habrfa encarado uno
de los aspectos de un fendémeno social en constante evo-
lucién.

Desde el punto de vista del psicoandlisis se le repro-
¢hé su definicién del carécter social como un conjunto de
rasgos comunes a la mayoria de los individuos pertene-
cientes a un grupo determinado. Definicién cuantitativa
o estadistica. Se supone, por consiguiente, que el medio
social actia sobre los miembros de la sociedad de mane-
ra directa y continua. En realidad, no actiia sino sobre el
nifio, a través de la diversidad de sus experiencias fami-
liares. Ahora bien, si la familia es, en general, el érgano
de transmisién de los valores colectivos, si su funcién es
socializar a la joven generacién o “culturalizar”, se olvida
que esas familias pertenecen a “subsectores” variables de
la sociedad, y que, en consecuencia, no todos los valores
de una civilizacién dada pasan de ella al nifio, sino sélo
ciertos valores. Mucho més importante que esta relacién
entre el medio social en su totalidad y el nifio, y lo que
cuenta mas para el psicoanéilisis, es la situacién del nifio
en el complejo familiar: si su padre es cruel o tierno, si su
madre es tolerante o arbitraria, si el nifio es el hijo ma-
yor o el menor,

No hablamos de la critica formulada al innatismo del
sentimiento moral —al menos de algunas de sus formas,
como el amor a la libertad o el sentimiento de justicia—,
pues ello nos arrastrarfa a discusiones de orden filos6éfico
que escapan al objeto de este libro. Tampoco hablaremos
de la oposicién con que ha tropezado la terapéutica pro-
puesta por Fromm al término de esos estudios. Al tratar
de tener en cuenta los dos elementos, el psiquico y el so-
ciolégico, que provocan la angustia del hombre moderno,
el autor de El miedo a la libertad no ve otra salida,
para superar la crisis, que la educacién que arma al hom-
bre para la vida, y la planificacién, que suaviza la compe-
tencia, tranquiliza a la clase media, gran victima de las
crisis econémicas, y facilita asf, a su vez, la accién de la
educacién. Sin embargo, esa oposicién, a mi entender, es
sumamente importante. Hasta tenemos la impresién de
que han sido razones polfticas mas que cientificas las que
guiaron a los adversarios de Fromm e hicieron que las
criticas superaron a veces las afirmaciones, en el fondo

135



més moderadas, del autor en cuestién. En efecto, la de-
finlclén de capitalismo no es tan estitica como se afirma,
¥y la prueba estriba en que Fromm distingue dos tipos de
reaccién —religiosa, en el siglo xvi, y fascista, en el si-
glo xx—, justamente porque en el primer caso se trata de
un capitalismo naciente, de competencia, y en el segundo
de un capitalismo de trusts o de carteles. Por otra parte, hay
también en Fromm un esfuerzo por no enfrentar al hom-
bre moderno en general y la sociedad capitalista en con-
junto, sino por estudiar un sector determinado del con-
junto —en este caso, la clase media—. Es menester, sin
embargo, confesar que se aparta del esquema corriente
del psicoandlisis, dado que descuida el papel de la familia
y del status del nifio en su grupo doméstico. Su concepto
de ‘“carécter social” es una abgstraccién que parte de los
hechos mas que una realidad concreta observada en los
hechos. Falta a su libro, para tener nuestra adhesién, el
fundamento de los historiales clinicos, de las biografias
psicoanaliticas 1.

A pesar de las criticas, Fromm marca, sin embargo, una
etapa importante en el acercamiento de la sociologia y el
freudismo, mediante una doble correccién, si bien imper-
fecta alin o demasiado rapida, de la sociologia objetivista
y del freudismo biolégico. Hemos de ver ahora si los que
al mismo tiempo o poco después que él intentaron idén-
tico acercamiento han logrado mayor éxito.

1 Véanse las criticas formuladas a Fromm en A. W. GREEN,
Sociological analysis of Horney and Fromm (Amer. Journ. of.
Sociol., 51, 1946) y en M. SHERIF y H. CANTRIL, The Psycho-
logy of Ego Involvements, Nueva York, 1947.

136



CAPITULO VI

EL NUEVO PSICOANALISIS
Y LA SOCIOLOGIA

EL cHOQUE ENTRE el psicoandlisis y la sociologfa, objeto de
todos los capftulos precedentes, se debe a que Freud y
Durkheim vivieron en una época en que el individualis-
mo psicolégico y el sociologismo, al definir el hecho social
como compulsién del grupo, eran dos actitudes antagéni-
cas que diffcilmente podian conciliarse. Tal la razén por
la cual los discfpulos de Freud se inclinaban a recrear
toda la sociologia partiendo de la libido, en tanto que los
continuadores de Comte pensaban que todo lo que no es
fisiolégico es social. Pero en los primeros afios del si-
glo xx, la oposicién dejé de revestir esa forma cristalizada
y la idea de la reciprocidad de puntos de vista permitié
descubrir e] terreno en donde un nuevo psicoandlisis, que
tome en cuenta el factor social, pueda quizé encontrarse
con una nueva sociologia, que tome en cuenta el factor
humano.

La psicologia social de Baldwin est4, sin duda, viciada
por su adhesién al evolucionismo y su aceptacién del
principlo de la repeticién, en el nifio, de las distintas
etapas recorridas por la animalidad, y posteriormet‘e,
por la humanidad. En cambio, su oposicién a la separa-
cién de lo psiquico y lo social abre un fecundo camino a
las investigaciones. Para Baldwin, los sentimientos del
ego y del socius se forman paralelamente, por accién y
reaccién reciprocas. La psicologfa genética se convierte,
asf, en el estudio del proceso por el cual se verifica la
penetracién de las conciencias. El nifio comienza por
atribuirse los modelos que le son provistos por el medio,
imita los actos ajenos, los transfiere a sf mismo, los in-
troyecta y los convierte en atributos de su propia perso-
nalidad. El yo se forma copiando a los demds. Pero, al

137



mismo tiempo, proyecta sobre los demaéas los estados por
los que pasa interiormente, y el socius anteriormente in-
ternalizado ha de constituirlo ahora sobre el modelo de
sus propios sentimientos o de sus propios pensamientos.
El alter se forma sobre el tipo del ego. La psicologfa y la
sociologia no estdn, pues, separadas por barreras infran-
queables, el individuo refleja al grupo y el grupo no es
més que “la publicidad” de los pensamientos y de los sen-
timientos individuales. Lo cual hace que las raices de
las instituciones sociales sean psicoldgicas, en tanto que,
reciprocamente, las raices del individuo son sociales. Hay
por lo tanto, entre ambos dominiog, un cambio incegante
y fecundo: el ego se apropia de la “herencia social” y la
individualiza merced a la educacién; a su vez, la sociedad
generaliza, por medio de la imitacién (en cierto modo como
lo queria Tarde), lo creado o recreado por el individuo 1.

Charles H. Cooley realizé progresos més decisivos ain
en esta manera de encarar las relaciones entre lo indivi-
dual y lo social, al aislarla de las concepciones erréneas
con las gue se encontraba mezclada en los estudios de
Baldwin 2. Cooley critica el psicologismo que hace de la
conciencia de sf mismo el hecho primario y de la sociedad
una simple aglomeracién de individuos. La introspeccién
misma nos muestra inicamente que s6lo captamos el yo en
las relaciones con los demds, a veces como la imagen, re-
flejada en el espejo, de las personas que nos rodean y en
las cuales nos miramos [the loocking-glass-self), a tal pun-
to que no deberfamos decir con Descartes Cogito sino mas
bien Cogitamus. Y critica al mismo tiecmpo el sociologis-
mo que realiza, exteriormente a los individuos, la concien-
cia colectiva. Si, claro que esa conciencia social existe,
sobre todo en los grupos primarios, como la familia, las
pandillas de nifios, las relaciones de vecindad, las peque-
fias comunidades, pero la conciencia colectiva es siempre
una conciencia del individuo, inmanente en las personas.
La consecuencia es que el individuo, a la vez, constituye
causa y efecto. Las instituciones son tendencias humanas
que se cristalizaron en costumbres, sentimientos y sim-
bolos, en tanto que el individuo, al nacer, recibe de la tra-

1 J. M. BALDWIN, Interprétation sociale et morale du déve-
loppement mental, Paris, 1899; L’individu et la société, 1910.

2 CooLEY, Social Organization, Nueva York, 1909; Social
Process, Nueva York, 1920.

138



dicién y de las instituciones la mayor parte de su acervo
de ideas y de sentimientos. La sociedad crea a la persona
vy la persona, a la sociedad.

Cooley se ingenia para presentar el mismo pensamiento
en las formas mé&s diversas. Es menester superar, por
ejemplo ~—dice—, la oposiciéon entre el individualismo y
€l socialismo. De hecho, cuanto mas evoluciona la socie-
dad, més consciente de sf mismo y méas fuerte se torna
el individuo. Al comienzo, la persona estd inmersa en el
grupo, al punto de que se ignora a s{ misma, y el desarro-
llo de esta conciencia es funcién de la evolucién de nues-
tras relaciones sociales. Reciprocamente, cuanto mas se
desarrolla la individualidad, méis posible es la cooperacién.
Sociolégicamente, la sociedad estd compuesta por indivi-
duos, pero es algo méis que la suma de individuos. En
consecuencia, el individuo es un producto de la sociedad,
si bien adquiere la libertad al mismo tiempo que la comu-
nidad crece, y esa libertad es la base de la colaboracién
fraternal entre los hombres. Sin duda, la sociedad pesa
sobre las personas; hay una influencia més o menos in-
consciente de las costumbres, de las ideas de la época,
sobre cada uno de nosotros, pero, como pertenecemos a
grupos diferentes, nos encontramog ante un entrecruza-
miento de corrientes entre las cuales podemos elegir; la
voluntad individual es la organizacién racional de esas
corrientes de influencias sociales. Otra oposicién errénea
contra la cual lucha Cooley es la que existiria entre la
personalidad y la sociabilidad. Se dice a veces que nues-
tra afectividad es social, pero que nuestra inteligencia es
personal. Absurdo: todo nuestro yo se ha formado por
accién de la sociedad, y la sociedad es la obra cooperativa
de todos sus componentes. En suma, el yo y los demés
no son sino dos caras de una misma realidad.

La teorfa de Dewey! puede ser considerada, si se la
juzga desde clerto punto de vista, como una contribucién
al mecanismo por el cual se realiza la insercién de lo
social en lo individual y de lo individual en lo social. Hay
una adaptacién natural e innata del hombre a su medio,
pero lo que distingue al hombre del animal es la impor-
tancia que en él adquiere la costumbre. La socledad es
preexistente al nifio que nace, y el nifio debe adaptarse
no sélo al ambiente fisico, sino también al ambiente so-

1 J. DEwEY, Human Nature and Conduct, Londres, 1922.

139



cial; y se adapta a ello adquiriendo progresivamente toda
una serie de hihitos. Ocurre que, en efecto, al revés del
animal, que rdpidamente se basta a s{ mismo, la criatura
permanece largo tiempo dependiendo de sus padres; no
tiene, pues, necesidad de valerse de sus instintos, ya que
sus padres lo hacen por €él; en esas condiciones, 1o que
en él puede haber de comportamiento instintivo se atrofia
para ser reemplazado por las costumbres, el comporta-
miento gue la sociedad de mafiana espera de ese nuevo
individuo aparecido en su seno. Sin embargo, Dewey da
un lugar a la impulsién humana. El h&bito tiende hacia
la petrificacién de lg vida, pero la sociedad cambia; es
necesario readaptarse sin cesar a todas las modificaciones
que se realizan en el ambiente en el que vivimos, y la
existencia de una actividad instintiva o vital es el eje
alrededor del cual se har4 la reorganizacién de los hébitos.
Hay, pues, siempre, todo un margen de pulsién nativa que
subsiste bajo los hébitos; pero, por supuesto, esas pulsio-
nes inconscientes no existen jamés en estado puro: no
pueden separarse de la cadena de expresiones sucesivas
que ellas mismas adoptan y que no son sino una serie de
hébitos sociales.

Por 1ltimo Thomas y Znanieckil! han sacado de estas
premisas teéricas las conclusiones metodolégicas que era
posible sacar. Los valores constituyen el mundo objetivo,
son todos los contenidos sociales accesibles a los miembrosg
de un grupo, con el significado que se les da, desde el
alimento y las mdaquinas hasta los mitos y las teorfas cien-
tificas. No se debe, evidentemente, confundirlos con las
cosas de la naturaleza, no porque se distingan material-
mente de ellas, sino porque divergen por su significacién.

Un objeto natural se convierte en valor social cuando
asume sentido para el hombre. Las actitudes constituyen
el mundo subjetivo; los procesos de la conciencia son los
que determinan la actividad real o posible del individuo
en la sociedad (como el hambre, la admiracién, la devocién
religiosa, etcétera). Una misma actitud puede correspon-
der a multiples valores; por ejemplo, la solidaridad puede
incidir tanto en el grupo doméstico como en ¢l grupo po-
Iftico o en el grupo religioso. Y, reciprocamente, multiples
actitudes pueden corresponder a un solo val,r. Por ejem-

1 W. I, TaoMAS v F'. ZNANIECKI, The Polish Peasant, t. I,
Nueva York, 1918.

140



plo, el objeto religioso puede suscitar temor, amor, agre-
sividad. La sociologfa estudiarfa, pues, la cultura, las
Instituciones, la organizacién social: en suma, el mundo
de los valores; la psicologfa general, el mundo de las acti-
tudes en relacién con la naturaleza; la psicologia social,
el mundo de las actitudes en relacién con los valores so-
clales. Pero inmediatamente se advierte que se llega a
una nueva concepcién de la causalidad en sociologia. En
tanto que para Durkheim la causa de un hecho social debe
ser siempre buscada en otro hecho social, y mientras que
para el psicologismo (por lo tanto, también para el anti-
guo psicoandlisis freudiano) la causa de un hecho social
debe ser siempre buscada en un hecho psiquico (segin
Freud, en la libido), la regla que se deduce de la idea de
interpenetracién entre lo objetivo y lo subjetivo dice que
“la causa de un fenémeno social no es otro hecho social,
sino siempre la combinacién de un hecho social y de un
hecho psicolégico”. De la misma manera, no se pueden
comprender los hechos psiquicos tinicamente partiendo de
lo psicofisiolégico o inicamente de lo puramente colectivo,
sino, también aquf y siempre, de una combinacién de esos
dos elementos: “La causa de un valor o de una actitud
no es otro valor u otra actitud, sino la combinacién de
un valor y de una actitud.”

Sobre la base de las concepciones de ciertos pensadores
alemanes, tales como Th. Litt, Gurvitch, en Francia, lle-
gaba por sus propias investigaciones de microsociologia
a conclusiones andlogas: “Para nosotros los términos ‘con-
ciencia individual’ y ‘conciencia colectiva’ no son mas que
expresiones imaginadas a las cuales es forzoso recurrir
para designar dos direcciones -——centripeta y centrifuga—
de la misma corriente de la vida psiquica en su pleni-
tud... De alli que al emplear los términos ‘psiquismo in-
dividual’ y ‘psiquismo colectivo’ se deba, a fin de evitar
aberraciones més peligrosas (comprobables, por ejemplo,
en ambos adversariog, Tarde y Durkheim), recordar siem-
pre que esos dos psiquismos se hallan vinculados por una
reciprocidad de perspectivas. Este principio de reciproci-
dad de perspectivas sefialado, por primera vez, por Theo-
dore Littl, destaca que ambas conciencias, la individual
¥ la colectiva, son consubstanciales, que se presuponen
reciprocamente, que son inmanentes la una a la otra si

1 TH. LiTY, Individuum und Gemeinschaft, 3% ed., 1926.

141



e las considera en su totalidad conecreta. Pues en las
profundidades més intimas de nuestro yo encontramos la
conciencia colectiva, e, inversamente, en los estados més
intensos de la conciencia colectiva comprobamos que ella
ya no presiona sobre las conciencias individuales.” No
solamente hay paralelismo entre los planos profundos de
1a conciencia colectiva, la masa, la comunidad y la comu-
nién, y los planos de las conciencias individuales, que se
comunican entre ellas por simbolos solamente, al princi-
pio, ¥ que después se interpenetran y fusionan juntas,
sino que en el fondo nos hallamos ante una misma reali-
dad captada en dos formas diferentes. Ahora bien, Gur-
vitch no se content6é sélo con dar a esa corriente de pen-
samiento su férmula més clara, sino que inclusive de-
mostré que esa reciprocidad de puntos de vista podria
incorporar, al menos en ciertos aspectos, el psicoandlisis
a la sociologia, cuando escribis, por ejemplo, con respecto a
la teoria de Halbwachs sobre la memoria: “ En cuanto
al problema de la conservacién y suscitacién de los recuer-
dos, es necesario considerar aquf la conciencia individual,
para compararla con la conciencia colectiva, en el mismo
estado en el que se toma a esta Ultima; es decir, no en
acto, sino en sus virtualidades y sus profundidades incons-
cientes; entonces, se revela infinitamente mdés rica de
cuanto pudiera parecer; es penetrada, por asf{ decir, desde
adentro por la memoria colectiva; ;acaso no encontramos,
al hurgar la profundidad del yo por una parte y la de la
vida psicolégica del nifio por otra, la tradicién mental
colectiva, en forma de instintos y de inclinaciones incons-
cientes, la conciencia individual que se revela como hogar
y punto de referencia de la memoria colectiva (uno de los
aspecto del psicoanalisis de Freud)? La reciprocidad de
las perspectivas triunfa pues, en tal caso, como en todos,
ya que la memoria colectiva es inmanente a la memoria
individual y la memoria individual es inmanente a la me-
moria colectiva 1.”

Las diversas doctrinas que hemos examinado no forman
una cadena ni estdn ligadas unas con otras. Pero consti-
tuyen una corriente de pensamiento que terminé por
triunfar. El problema de las relaciones entre el psicoana-
lisis y la sociologfa no se plantear4, histéricamente, de

1G. GURVITCH, Essais de sociologie, Paris, 1938, pp. 25 y
145/46; del mismo autor, ¢f. La vocation actuelle de le sociolo-
gie, Paris, 1950, p. 31 y ss., 88 y 3., 91 y sa., 381 y ss.

142



gin modo, en los términos sugeridos por Gurvitch.
Pero, de todos modos, se planteard en términos de reci-
procidad, de puntos de vista o de correlaciones entre 1o
psiquico y lo social, lo individual y lo colectivo. EIl nuevo
psicoanédlisis, en efecto, que ha de triunfar sobre todo en
fistados Unidos, tratar4 de descubrir la inmanencia de lo
social en lo individual, del mismo modo en que la nueva
antropologfa o la sociologia psicoanalitica moderna trata-
ran de descubrir la inmanencia de lo individual en lo
colectivo.

En este sentido, ambos movimientos se relacionan. Es-
tudiaremos uno y otro en dos capitulos complementarios
de esta primera parte.

I

Antes de examinar las nuevas orientaciones tomadas
por el psicoanilisis durante los Gltimos afios deseariamos,
empero, decir unas palabras acerca de dos tentativas que
se fundan en razonamientos por analogia.

La primera procura aplicar al problema social el mé-
todo creado por Freud para el diagnéstico y curacién de
las enfermedades mentales. “Cuando el psicoanalista de-
ja de concentrarse en el sintoma para actuar sobre el con-
Jjunto mental en el que el sintoma cobra sentido, para
llegar a una recuperacién general, el sintoma desaparece
por si solo... Lo mismo sucede en los problemas sociales,
incluso en aquellos que suscitan prejuicios y prevencio-
nes (los prejuicios raciales y religiosos nacen rdpldamente
y no hacen més que acentuarse, tal como los sintomas
histéricos, por influencia de interferencias directas). Tal
como los sintomas neuréticos, los prejuicios, aunque fal-
s0s y obstructores de una verdadera adaptacién, cumplen
sin embargo una funcién de acomodacién con respecto a
un cuadro de referencia. Persisten hasta que surge un
cambio en el conjunto de condiciones que les dieron lu-
gar: tranquilidad asegurada, soluciones reales de los con-
tlictos de intereses, realizaciones efectivas en el dominio
de los intereses colectivos, que convierten el ideal de fra-
ternidad y de igualdad en algo mé&s que simples pala-
brasl” Lo creemos de buenh grado, pero queremos desta-
car que se trata no de una aplicacién efectiva del psico-

1 'W. WooDARD, Psychologie sociale, en GURVITCH y MOORE,
op. ¢it., pp. 237/8.

143



andlisis en un problema social, sino de una simple ana-
logia. Y se hubiera podido muy bien llegar a la misma
conclusién sin necesidad de recurrir al freudismo. Es evi-
dente que el politico debe combatir el mal en sus raices
8i quiere librar de ese mal a la sociedad, y no atacarlo
en los sintomas de la crisis, que no son sgino efectos de
una situacién total, mas confusa. Desgraciadamente, 1o
que ocurre no es eso, segin ha sido posible apreciar en
el curso de crisis econémicas recientes. En la actualidad el
problema se plantea atin, con respecto a la reeducacion
de los paises nacionalistas: la propaganda ataca a los sin-
tomas del mal, pero con la repeticién de los mismos ser-
mones no se cambiara la indole de ciertos pueblos. Una
vez maés, empero, este aspecto de una utilizacién del psi-
coandlisis en la solucién de los problemas sociales no nos
interesa: s6lo nos interesarfa en caso de que las enferme-
dades de la sociedad se vincularan con enfermedades men-
tales; pero si tienen otros caracteres y otros origenes, en-
tonces esa utilizacién no pasa de ser, segin decfamos, un
simple razonamiento por analogia, que nos pone en guar-
dia contra ciertos peligros, pero que no puede sefialarnos
las soluciones efectivas que se deben emplear para hacer
desaparecer el mal.

Ciertos psiquiatras y soci6logos han llevado a(in mé&s
lejos las analogias y han querido hallar en las sociedades
la réplica exacta de las enfermedades mentales. Se ha
dicho, por ejemplo, que Alemania pasaba por una crisis
de megalomania, o que Inglaterra padecfa de demencia
senil. Se ha dicho, también, que el fascismo era una crisis
de paranoia persecutoria o de persecucién, o de ambas a
la vez, que habria estallado en un momento dado en la
psique de un grupo o de varios grupos humanos!, Tal
teorfa, que identifica los procesos colectivos e individuales,
que atribuye a las naciones, y no ya a las personas, com-
plejos, traumatismos alojados en el inconsciente y que se
traducen en neurosis generalizadas a todo un pueblo, pos-
tula la existencia de una conciencia colectiva, exterior a
los individuos y que actiia sobre ellos desde afuera y des-
de arriba2 Lo cual es diffcilmente admisible. Lo posible

1 R. BAIN, Sociology and Psychoanalysis (Amer. Soc. Rev.,
I, 1936), y R. MURKERJEE y N. N. SAEN-GUPTA, Introduction
to Social Psychology, cap. XX.

2 R. LAFORGUE, Libido, Angst und Zivilisation, Viena, 1932,
citado por ALEXANDER (véase nota subsiguiente).

144



¢s que el fascismo, al provocar movimientos de multitu-
des, disminuya en esos perfodos de agitacién la censura
social; entonces, las pulsiones de los individuos pueden
pasar mé&s ficilmente, pero se trata siempre de pulsiones
individuales que de ningiin modo constituyen expresio-
nes de una enfermedad social de la que estarfan atacados
por igual todos los miembros de la multitud. La teoria
de Freud podria, sin duda, sugerirnos otra solucién, si
fuera cierto, tal como afirma el creador del psicoanalisis
en Psicologia de las masas y andlisis del yo, que la so-
lidaridad es consecuencia de que todos los individuos ten-
gan el mismo superydé. Entonces, en los casos en que el
lider de una nacién, como Italia o Alemania, padeciera
de trastornos neuropiticos (tal el caso de Hitler o de
Mussolini), la neurosis del lider se convertiria, al inter-
nalizarse en cada persona bajo la forma de su superyé,
en una neurosis colectiva l. Destacados psicoanalistas, co-
mo Alexander, no opinan asi. Les parece que esos fené-
menos sociales tienen esencialmente causas sociales, y
particularmente econémicas, que nada tienen que ver con
la mania de persecucién tal como se estudia en los ma-
nicomios 2. Dejaremos, pues, a un lado, concluidas estas
breves observaciones, todo lo que deriva de la analogia,
que suele ser demasiado a menudo engafiosa y siempre
mas o menos superficial.

II

E]l psicoan4lisis norteamericano concedié cada vez mayor
importancia a los factores sociales y culturales, tanto en
la etiologfa como en la terapéutica de las enfermedades
mentales. H. S. Sullivan, por ejemplo, defini6é las neurosis
no tanto como alteraciones de la personalidad cuanto como
alteraciones de las relaciones interindividuales, del enfer-
mo con su ambiente, No acepta la distincién freudiana
entre el yo, el id y el supery6 y atribuye el origen de los
fenémenos morbosos tinicamente al conflicto entre el yo
y el medio social. Asimismo, se aparta de Freud en lo
tocante a la naturaleza del conflicto: de Freud, que daba,
sf, lugar a ese factor en su etiologia de las enfermedades
mentales, pero al margen de la lucha entre el yo y el id

1 Ep. GLowEN, War, Sadism and Pacifism, Londres, 1938.

.2 Fr, ALEXANDER, Psychoanalysis and Social Disorgeniza-
tion (Am. Journ. of Soctology, 1937).

145



0 entre el yo y superyd. Pues para el fundador del psico-
andlisis, el principio del placer guia el ¢omportamiento
del hombre. Para Sullivan, hay dos principios: el de la
buisqueda de la satisfaccién biolédgica, ¥ el de la seguridad
social; ahora bien: la neurosis nace del desacuerdo entre
esa Ultima necesidad y la experiencia de nuestro fracaso
en nuestras relaciones con los demés, Si de Freuad acepta.
en fin, la importancia de la primera infancia y la
idea de que la enfermedad es una regresién, en cambio
estudia la evolucién de la personalidad desde el naci-
miento hasta la adolescencia para sefialar mejor las etapas
de la frustracién y considera que, aun en la regresién del
esquizofrénico a la condicién del bebe (catatonia), quedan
en el delirio huellas de adquisiciones culturales del ado-
lescente (por ejemplo, en el uso de simholos religiosos).

Se ve, pues, que con Sullivan nos alejamos del psicoana-
lisis clésico para ir cada vez méas hacia la sociologia. Lu
salud mental es definida como la adaptacién de la persona,
en sus relaciones con los demads, a las normas de conducta
impuestas por el grupo. Seglin responda 0 no a ciertas
expectativas de comportamiento es considerada normnal
o anormal. Cuanto més penoso es el esfuerzo de adapta-
cién, mds se refugia el hombre en el mundo de los suefios
v més profundamente afecta la enfermedad las capas pro-
fundas del ser. Pues la integracién del yo es funcién de
la integracién social; los dos movimientos son correlativos
y, reciprocamente, la desagregacién de los lazos sociales
implica la disgregacién del yo en tendencias auténomas y
cadticas. La curacién consistira, por lo tanto, no sélo en
el descubrimiento y la revelacidon de los complejos infan.
tiles en el propio enfermo, sino en la readaptacién social
de este 1ultimo, en la reeducacién de sus relaciones con
los demaés, sobre el tipo de relaciones interindividuales de
los adultos normales. Quiza la parte mas interesante del
psicoandlisis de Sullivan reside, por otra parte, en su tera-
péutica, pues el lazo que une al médico y al paciente es
también una relacion interindividual que presenta va-
lor sociolégico. Se trata de un tipo de comunicacién
verbal, pero en el cual las palabras no siempre tienen el
mismo sentido para uno y para otro, porque cada cual in-
corpora al mundo que le es propio las frages del otro; el
enfermo asiente a menudo a interpretaciones que no com-
prende, por pura condescendencia: sigue el juego del psico-
analista. Toda esta sociologia de las relaciones entie

146



enfermos y psiquiatras abunda en notaciones muy sutiles,
sobre las cuales no hemos de insistir demasiadol.

El punto de partida de Karen Horney es andlogo al de
Sullivan 2. La neurosis es también definida como pertur-
bacién de las relaciones sociales. Pero el relativismo de
Horney va atn mas lejos, pues cada civilizacion tiene sus
normas, sus ideales, y en consecuencia, lo normal varia
con las civilizaciones. Esto encierra una idea que encon-
traremos también en los antropdlogos norteamericanos:
la de que lo patoldgico constituye una desviacién de las
normas culturales, que cambia junto con éstas: al respecto,
es evidente la coincidencia entre el nuevo psicoanalisis
y la nueva sociologia. De ese modo, Horney se aparta
igualmente del biologismo de Freud. Su psiquatria toma
una orientacidén sociolégica en vez de la antigua orienta-
cién instintivista de la libido o del instinto de muerte, La
ansiedad, por ejemplo, no es necesariamente sexual: pro-
cede, sobre todo, del miedo al ambiente, de la hostilidad
del medio. El narcisismo no es amor por uno mismo, pues
el narcisista es tan incapaz de amarse como de amar a los
demads; es una inflacién de la propia persona como reaccion
contra el “dafio” sufrido en las relaciones con los demads.
La psicologia femenina no tiene su origen en la envidia
del pene, sino en los privilegios acordados por nuestra
civilizacién al hombre en detrimento de la mujer, El
sadismo no es consecuencia de un supuesto instinto de
muerte; es una reaccién de provocacién contra la hostili-
dad del mundo. En sintesis, el factor sociolégico remplaza
por doguier al factor bioldgicoe.

Horney se aparta de Freud en lo que se refiere a la
importancia otorgable a los factores infantiles en la géne-
sis de las enfermedades mentales. Sin duda, no niega el
papel de los traumatismos familiares. Pero, para esta psi-
cologia, no es ésa la cuestién esencial. Lo que importa
saber para la curacién de los enfermos es por qué dichos

1 H. S. SULLIVAN, Psychiatry: Introduction to the Study of
Interpersonal Relations (Psychiatry, 1, 1988); A role in for-
mulating the Relationship of the Individual and the Group
(Am. Journ. of Sociolony, 1929) ; A Note on the Implications
of Psychiatry, the Study of Interpersonal Relations, for In-
vestigation in the Social Sciences (idem, 1937) y sobre todo
Conceptions of Modern Psychiatry (Psychiatry, 111, 1940).

2 K. HorNEY, T'he Neurotic Personality of Our Time, Nueva
York, 1937; New Woys in Psychoanalysis, Nueva York, 1939;
What is a Neurosis (Am. Journ. of Sociol., 1939).

147



wraumatismos continutan actuando siempre; es menester
buscar los factores actuales que exigen que el adulto
mantenga dentro de si actitudes arcaicas. Es necesario
estudiar, junto con la memoria inconsciente, la influencia,
atn mayor, de las circunstancias presentes que mantienen
en accién los mdas distantes recuerdos. No porque Horney
oponga, si hemos de hablar con propiedad, el presente al
pasado; mas bien, opone el método funcional al método
genético, la bGsqueda de la finalidad de los sintomas a la
de las fuentes de la enfermedad. La consecuencia deducible
de este vuelco del punto de vista es que la terapéutica no
consistird ya s6lo en descubrir los complejos reprimidos,
sino en descubrir los dilemas que se plantean al paciente,
la naturaleza de los conflictos entre su yo y el medio
social, El psiquiatra debe comenzar por ser, necesaria-
mente, socidlogo. Le es menester conocer no s6lo medicina,
sino también la sociedad en la que vive, las normas y los
ideales colectivos de esa sociedad. La falta de ese saber
previo es la causa de que Freud haya podido incurrir en
el error de generalizar a toda la humanidad el complejo
de Edipo, caracteristico tan s6lo de la clase media de
nuestra civilizacién occidental.

Por 1ltimo, Horney introduce una reforma total en la
distincién entre el yo, el id, y el supery6. En el fondo,
la separacién que Freud establecia entre el id y el yo (o
el supery6) se remitia, en definitiva, a la que existe entre
los instintos brutos y los instintos desplazados o sublima-
dos, ya que todo es libido. Pero el yo, constituido asf por
pulsiones modificadas, no es algo natural, un “componente
de la naturaleza humana”: es un fenémeno morboso que
s6lo se halla en el neurético. El médico debera, justamen-
te, en cambio, devolver al enfermo la sensacién del valor
de su razén y de su personalidad espiritual. Del mismo
modo, el id reprimido no es forzosamente el demoniaco,
el asocial, el egocéntrico, o el conjunto de impulsiones ins-
tintivas; hay también, en toda sociedad (ya qQue una civi-
lizacién se define, por contraste con las demés, por una
cierta eleccién en el margen de los valores posibles), una
represién de los sentimientos espontdneos y de los juicios
individuales que en otras culturas habrian tenido lugar
de privilegio. Freud lo ha advertido claramente y recono-
ce que es posible también reprimir deseos legitimos; pero,
carente de una sociologfa pluralista previa, no dio a ese
hecho la debida importancia. Para Horney, lo reprimido

148



es todo lo que molesta en nuestra “fachada” social, todo
lo que estd en contradiccién con la méscara que el medio
cifie a nuestro rostro. Por dltimo, Freud consideraba al
superyé como representante de la moral, en particular de
una moral restrictiva que muy a menudo actta con sadica
crueldad sobre el yo. Pero esto no es més que la definicién
del superyé neuropitico. Hay que distinguir, en efecto, la
moral normal y la moral morbosa, el ideal de perfeccién
que se forja el enfermo y que no corresponde sino rara-
mente al ideal aprobado por la civilizacién en el ambiente
en el que se vive. La suya es una falsa moral, o una seudo-
moral, cuyo refinamiento aparente carece de sinceridad
y cuyo rigor oculta la ausencia de verdadera elevacién.
Y si a veces engloba valores espirituales auténticos, tales
valores se hallan deformados por las tendencias neuropa-
ticas y orientados en sentido equivocado.

Toda esta reforma del antiguo psicoanalisis en un senti-
do mé4s sociol6gico conduce a nuestro autor a plantear
por su propia cuenta el problema de las relaciones entre
las neurosis y las civilizaciones, a fin de aclarar mejor los
factores culturales que dan lugar a las enfermedades men-
tales. En tanto que para los discfpulos de Freud los fené-
menos sociales se explican por los fen6menos psiquicos,
el capitalismo por el erotismo anal, la guerra por el ins-
tinto de destruccién, vy las diferencias entre civilizaciones
por la fijacién de la libido reprimida en el estadio oral o
genital, aqui, en cambio, los fen6émenos sociales son los
que dan origen a trastornos morbosos. La sociedad con-
temporéinea crea, en efecto, el clima de ansiedad y de inse-
guridad en que arraigan las neurosis. Nuestra civilizacién
esti basada en la competencia econémica, pero dicha com-
petencia no domina s6lo las relaciones de los grupos pro-
fesionales: se extiende inclusive a las relaciones amistosas,
de familia, sexuales, e implica rivalidades, sospechas, celos.
Al mismo tiempo, nuestra sociedad reposa sobre una ideo-
logfa cristiana de fraternidad y amor, que nos impulsa
a buscar por doquier, alrededor de nosotros, amigos, am-
paro y afectos. Esta contradiccién del mundo moderno
entre lo real, caracterizado por la tensién, y la ideologia,
caracterizada por la fraternidad, es lo que destruye la
autoconfianza, y engendra el sentimiento de fracaso, de
soledad, de incomprensién y de hostilidad, y la idea de que
si no se triunf, la culpa es de uno mismo y no de los
demés. En realidad, no todos los Individuos pertenecientes

149



a una misma sociedad rayan en la locura; la constitucién
individual es responsable de tal diferenciacién; pero la
importancia de la constitucién morbosa no prueba que la
sociedad no tenga un papel fundamental en la génesis de
la enfermedad; significa tan sélo que ciertos individuos
son menos resistentes que otros a esa nociva causalidad.
Asf, la importancia de la cultura en las neurosis es mucho
mas complicada de lo que Freud suponfa: ;hasta qué punto
crea la civilizacién una hostilidad entre los individuos o
inseguridad en las relaciones sociales? ;Cuéles son los
tablles capaces de suscitar inhibicién y angustia? ;Qué
ideologfas proporcionan al hombre metas de actividad o
racionalizaciones? ;Cuéles son los deseos alentados y cua-
les los condenados? Tales las preguntas que se plantean
a todos aquellos cuya misién consiste en Iuchar contra las
neurosis de nuestro tiempo.

El sociflogo no puede menos que prestar su apoyo a
toda doctrina qQue, como las de Sullivan o Horney, vincula
la psiquiatrfa con la sociologia. Pero no le queda maés
remedio que sentirse sorprendido, a pesar de su buena y
manifiesta voluntad, y de su intuicién, tan exacta, de la
importancia del factor social, por todas las lagunas del
conocimiento sociolégico de los psiqufatras. La lectura
del pAarrafo anterior seguramente hizo recordar al lector
lo que dijimos a prop6sito de Freud, pues hay no pocas
afinidades entre el punto de vista de Freud y el de Horney,
y su doble “maximalizacién” de la ansiedad sociall, Lo
que en su momento reprochamos a Fromm es valido tam-
bién en este caso. Los individuos no participan en la tota-
lidad de la civilizacién, sino sélo en algunos de sus secto-
res, segn el lugar que ocupen en la sociedad, y que de-
pende del sexo, la edad, la ocupacién, el lugar, la religién
vy, en un pafs de inmigrantes, del grupo étnico. Cada uno
de dichos sectores tiene sus normas propias y cada status
social debe observar una conducta determinada. En reali-
dad, Horney nos permite realizar un gran progreso con
respecto a Freud, pues para Freud la sociedad se reducia
al Padre introyectado, en tanto que ahora se trata de la
introyeccién de todos los valores sociales, o, si se prefiere
el término durkheimiano, de las representaciones colec-

1 La misma Karen Horney sefiala esa coincidencia, en par-
ticular con el articulo de FroMM, Die Gesellschaftliche Be-
dingtheit der Psychoanalytischen Therapie (Zeitschrift fiir
Sozialforschung, 1935).

150



tivas. Pero lo que importa cuando se desea aplicar la
sociologfa general a los casos concretos, no es el debate
global individuo-sociedad; es la situacién social en sus par-
ticularidades 1.

Razén por la cual, en el fondo, y desde otro punto de
vista, el psicoanilisis mé&s tradicional tenfa su parte buena
cuando afirmaba que lo que importa para el psiquiatra
no es tanto el mundo social objetivo como el mundo sub-
jetivo del nifio. Nosotros dirfamos, mas bien: la visi6n
subjetiva que el nifio se forma del medio en el que vive
y de sus relaciones con los demdés. Es necesario, por lo
tanto, reemplazar las influencias generales de la civiliza-
cién por las influencias especificas que han actuado sobre
el individuo. Para Horney, el circulo vicioso de nuestra
cultura es el responsable de la neurosis, por reclamar de
cada uno de nosotros competencia y dependencia y, al
mismo tiempo, amor y lucha. Para Alexander, en cambio,
se debe estudiar no el conflicto sociolégico de la cultura,
sino los conflictos reales en los que se ve tal o cual indi-
viduo 2,

Esta critica, que ha sido formulada por un psicoana-
lista, coincide con la critica de los sociélogos, puesto que
ambas exigen una particularizacién. La solucién que con-
ciliaria a la vez los intereses de la sociologia y los del psico-
andlisis deber4, pues, ser buscada en un estudio de los
sectores sociales y de las funciones sociales. Tal el cami-
no elegido justamente por Moreno.

Para Burrow, el conflicto entre el individuo y la socie-
dad se plantea en términos diferentes. Para él, el compor-
tamiento humano es esencialmente orgéinico; pero el medio
social crea h4bitos, en virtud de los reflejos condicionados,
y el sistema sociolégico se articula, asf, segin el sistema
biolégico. Pero entonces puede haber oposicién entre el
comportamiento primario neuromuscular y su comporta-
miento secundario, entre la mimica orgénica y el com-
portamiento simbélico; en una palabra, entre la imagen y
la realidad. La tendencia natural del hombre a adaptarse
al mundo circundante es entonces estorbada por toda una
red de sfmbolos sociales, de imégenes proyectivas impues-
tas por el grupo al individuo. Esta idea de imagen men-

1 A. W. GREEN, op. cit.
2 F. ALEXANDER, Psychoanalysis and Social Disorganization
(Am. Journ. of Sociology, 1937).

151



tal, que determina nuestra conducta, estd tomada de
Freud y es consecuencia de su teorfa de la proyeccién;
pero en tanto que para Freud es la imagen inconsciente
del Padre o de la Madre lo gue actiia en las profundidades
del ser, para Burrow puede haber también una imagen
inconsciente de la comunidad, una proyeccién artificial
de las relaciones sociales en nosotros 1. Sin embargo, bajo
ese revestimiento psicoanalftico, la teoria de Burrow se
orienta, a nuestro juicio, hacia la teorfa de Charles Blon-
del, que vefa en las enfermedades mentales una separa-
cién entre lo bioldégico y lo social, entre la cenestesia y
los sfmbolos linglifsticos. De allf la creacién de un simbo-
lismo particular, tan claro en la esquizofrenia., Y asf, Ila
oposicién entre el comportamiento orgdnico primario y el
comportamientoe secundarioc se vincularfa con la existen-
te entre el simbolismo publico o social y el simbolismo
particular (aunque este Gltimo utilice casi siempre datos
del medio, religiosos o seudocientificos). Tal el aspecto
aspecto socioldgico de la neurosis 2,

En cierta medida, es posible relacionar el punto de par-
tida de Moreno con estas ideas de Burrow. En efecto, la
neurosis es debida a la rigidez de la estructura social que
se opone a la libertad de la adaptacién bioldgica. Y no
seré posible curarla sino por un retorno a la espontaneidad
en las relaciones entre individuos. Hay en ello un cierto
matiz a lo Rousseau, que por otra parte suele encontrarse
también en Freud3. Pero Moreno tiene cuidado en des-
tacar, sin embargo, cuanto lo distingue del fil6sofo del
Emilio. Rousseau confundié la espontaneidad con el
instinto, quiso devolver libertad a la vida y por eso la
educacién cobra en su obra aspecto puramente negativo.
En cambio, para Moreno hay un aprendizaje posible de
la espontaneidad social, aprendizaje que debe comenzar
yva en la escuela. M4s que con la de Rouseau, la teoria de
Moreno se relaciona con la de Bergson acerca del im-
pulso vital, acerca de la distincién entre la capa superfi-
cial del yo y el yo profundo, creador. 1o cual, en la socio-

1 T. BURROW, The Biology of Human Conflict, Nueva York,
1937; The Law of the Organism (Am. Journ. of Sociology,
1937) y Social Images versus Reality (Journ. Abn. and Social
Psych., 1924). .

3 CH. BLONDEL, La conscience morbide, 2* ed., Parfs, 1928.

3 G. DEVEREUX, Aspects de la psychanalyse aux Etats-Unisg
{Les Temps Modernes, 1946).

152



metria de Moreno, asume forma de oposicién entre “las
reservas culturales” y la espontaneidad viviente.

Al margen de esta comparacién con Burrow, es posible
establecer también cierta comparacién con Sullivan. Ya
vimos que, para este ultimo, la obra psicoanalitica tiene
aspecto sociol6gico: es una relacién intermental; y la cu-
racién consistird en la readaptacién del individuo a su
medio social. El psicodrama de Moreno es, también, tera-
péutica interpersonal; el enfermo es estudiado y tratado
no ya aisladamente, sino en relacién con el contexto social
en el que vive, con su situacién familiar o profesional,
en sus relaciones con los demés. Pero en tanto que el
tratamiento pslcoanalitico es un tratamiento verbal, el
psicodrama hace representar, verbal y muscularmente a
la vez, en un escenario, con actores y ante un publico, los
conflictos individuales o socialesl. El enfermo no cuenta
su enfermedad: la vive, Las diferentes analogfas que
hemos procurado sefialar no tienen por objeto subestimar
la originalidad de Moreno, sino demostrar que hay una
corriente que, basindose en Freud y pasando por Sullivan,
Burrow y otros, tiende a una misma conclusion: la cre-
ciente importancia dada al factor social en la psiguiatria
y, méis especialmente atin, a la solidez, a la cristalizacion
de los hechos sociales, contra la cual choca lo biolégico,
o la espontaneidad psiquica, o la sociedad in statu nas-
cendi2.

La teoria de Moreno es, en su punto de partida, una
prolongacién de la de Freud, de su anlisis de los suefios
y de su “catarsis” de los enfermos. Pero en tanto que el
psicoanalista se hace contar los suefios para analizarlos,
el teatro de la espontaneidad imaginado por Moreno en la
Viena de preguerra mostraba el placer que sentian los
nifios al representarse para si mismos las fantasias de su
propia imaginacién; mientras que el psicoanalista hacia
tender al enfermo en un divan, en una penumbra propicia
para la confidencia, a fin de hacerlo hablar como si estu-
viera solo, el psicodrama trata al enfermo dentro de los

1 Sullivan compars, ademéas, su método con el de Moreno
para afirmar que la relacién verbal es tan reveladora como la
re_ala)cién dramética (Conception of Modern Psychiatry, op.
cit.).

2 J. L. MoreENO, Who shall survive?, Washington, 1934, y
sobre todo, para el problema en cuestién, Psychodrama, I,
Nueva York, 1946.

153



grupos humanos, haciendo representar, con las demés
personas, sus propios conflictos. Claro que el enfermo
se resiste al juego como se resistiria, con Freud, a las
revelaciones de su médico, pero el traslado de Moreno,
que pasé de Austria a Estados Unidos, donde existe un
verdadero exhibicionismo de la accién, iba a permitir
desarrollar al creador de la psicometrfa un nuevo trata-
miento de las enfermedades mentales valiéndose de una
catarsis de tipo aristotélico. Pero ese cambio de téc-
nica hacfa inttil toda la concepcién freudiana, el empleo
de la libido, de la represién, de la distincién entre lo cons-
ciente y lo inconsciente, pues la representacién escénica
posee una estructura especial, diferente de la confesién,
que lo obligé a elaborar nuevos conceptos. Adn més que
esta concepcidn, cabe sefialar el cardcter sociolégico del
método, gue para comprender al individuo lo sitGa nue-
vamente en la sociedad y lo cura en virtud de una
doble readaptacién: la de la persona al grupo y la del
grupo a la persona. Tenemos aquf el remate 16gico de toda
la corriente de psiquiatria social examinada a lo largo
de este capfitulo.

El teatro terapéutico, en efecto, con sus soliloguios, sus
didlogos v sus momentos de silencio dramdético (que son
los momentos de ansiedad), lanza nuevamente al enfermo
al laberinto de las complicaciones interpersonales, de las
relaciones entre padres e hijos, entre marido y mujer, en-
tre blancos y negros. Se puede distinguir, por otra parte
una aplicacién del método en el hombre normal y en cl
neurético, pues es menester aprender la espontaneidad.
Para el hombre normal se hace representar, como en la
Commedia dell’Arte, una obra improvisada, pero en la cual
los actores no estén tipificados, Colombinas o Arlequines,
establecidos de antemano por las reglas del juego. Se si-
tha al sujeto que es motivo de estudio en una situacién
inusitada, distinta de las habituales, y ello nos permite
progresar grandemente con respecto a la sociologia dema-
siado general de Fromm o de Horney. Se puede dar
asf al nifio o al adolescente cierto papel social, y estos
papeles definen justamente los distintos status de la so-
cledad: el de los padres, el del enamorado, el del juez o el
de los policfas, los status de clase o de casta. De esa
forma es més facil darse cuenta del grado de integracién
del individuo con la civilizacién, que impone a cada pa-
pel cierto comportamiento claramente determinado, y el

154



tealro constituye asi una especie de experimento o, me-
jor dicho, de test sociolégico. En el caso del enfermo,
é1 mismo imagina la obra, reparte los papeles a los de-
mds actores, y asi revela su vida privada en sus relaciones
con la vida de los demés. El psiqufatra interviene como
“ego auxiliar”, es decir, no ya como el psicoanalista que
escucha al enfermo y le explica sus complejos, sino como
el dramaturgo que corrige la obra en el transcurso de los
primeros ensayos. Gufa, alienta, interpela. Intervienen
también otros “egos auxiliares”, segin y conforme sea
necesario, para encarnar escénicamente las fantasfas del
enfermo, proyectar sus procesos mentales en forma con-
creta; y a veces el publico asiste a la representacién, como
representante de la opinién publica, o del medio que el
sujeto quiere transformar, sobre el cual quiere ejercer
su poder. En suma, el psicodrama, al partir de la idea,
com@n a casi todos los nuevos psicoanalistas, de que las
perturbaciones mentales son de origen social, son per-
turbaciones de relaciones intermentales, hace participar
en una misma terapéutica al individuo y al grupo. El
sociodrama lo prolonga, al pasar de los conflictos perso-
nales a las crisis sociales, de las relaciones entre indivi-
duos a las relaciones entre grupos, y de las fantasias
morbosas a las ideologfas colectivas. Mucho se puede es-
perar de esta técnica, que esti alin en sus comienzos: en
particular, una revisién, en cierta forma experimental, de
la teorfa freudiana relativa a la identidad de las imégenes
de los suefios con las de los mitos de la humanidad.
Acabamos de recorrer el ciclo evolutivo del psicoanili-
sis. Al volver la mirada hacia atris, podemos ver a qué
conclusiones nos conduce nuestro anélisis. Freud tuvo el
mérito de demostrar el papel de los traumatismos infan-
tiles en un grupo social, la familia; pero atribuia todas
las demés relaciones sociales al triingulo original: padre,
madre, hijos. Todos los demés personajes sociales no eran
sino los substitutos de los padres o de los hermanos. El
nuevo psicoanilisis tuvo el mérito de ampliar la influen-
cia de lo social en la génesis de las neurosis; pero quizé,
en virtud de su reaccién, haya superado la medida y
olvidado la complejidad de los hechos soclales, para no
ver sino al individuo y su civilizacién. Freud tuvo, asi-
mismo, el mérito de sefialar que los conflictos persona-
les procedian de la introyeccién de personas sociales, co-
mo el Padre. Pero es menester ir més lejos y hablar de

155



la introyeccidén de todas las relaciones sociales y volver
a las representaciones colectivas. La neurosis nace de
la separacién entre la realidad del enfermo y los sfmho-
los del grupo, de la presién de las “reservas sociales”
sobre la espontaneidad.

(Podemos, ahora, ir mis lejos? No nos corresponde
completar estas conclusiones elaborando toda una psiquia-
tria social. Digamos simplemente gue cuanto se deduce
de nuestros anélisis y de nuestras criticas se integraria
en la teorfa de Gurvitch relativa a los planos profundos
de la reciprocidad de los puntos de vista, psiquico y so-
cial, individual y colectivo, continuando el movimiento que
va de Freud a Moreno 1, En efecto: a la distincién en dos
formas de sociabilidad -—por interdependencia y por in-
terpenetracién de las conciencias— corresponderfan dos
definiciones de psicoanéilisis: como perturbaciones en las
relaciones interindividuales y como perturbaciones de 1a
persona, dado que tales perturbaciones de la persona se
deben a que el individuo estd completamente imbuido de
lo social. Pero en la concepcién pluralista de Gurvitch,
lo social se presenta en forma vertical: el plano morfolé-
gico compuesto de individuos y cosas, base geogréifica y
demogréfica; el plano simbdélico, palabras o emblemas,
que no obtienen toda su realidad sino de datos més in-
mediatos; el plano de las organizaciones y de las actitudes
colectivas, que se manifiestan por esos simbolos, sin du-
da, pero superandolos y formando otras tantas conductas
colectivas habituales, modeladas segin ciertas normas; el
plano de las pricticas colectivas atin no institucionaliza-
das y, en consecuencia, mas préximas al movimiento es-
pontineo de la vida social; el mundo de las aspiraciones,
de las tendencias creadoras, de lo que Durkheim llamaba
“las corrientes libres del psiquismo colectivo”. En todas
esas conductas, cristalizadas o innovadoras, hallamos el
mundo de los valores inspiradores, de los motivos moto-
res de la conducta colectiva; y como esas ideas y valores
no pueden actuar sino porque son vividos, tenemos un
Gltimo plano, el més profundo de todos: el de la con-
ciencia colectiva. Pero esta conciencia colectiva no es ex-
terior y superior a los individuos; es, por obra de la reci-
procidad de los puntos de vista, idéntica a la conciencia

1 El mismo GURVITCH ha establecido una posible correspon-
dencia entre su microsociologia y la sociometria (Microsocio-
logie et sociométrie, Cahiers Internationauxs de Sociol., 1947).

156



individual;, es decir, que los planos de lo social se reen-
cuentran para formar los planos de la persona humanal.

Entonces se comprende cémo puede la neurosis, a la
vez, ser una enfermedad y tener no obstante causas
sociales. Por fin, nos apartamos del] dualismo de la libido
y de la sociedad imaginada esencialmente como 6rgano de
represién. La enfermedad se hari patente por todo un
conjunto de rupturas entre los distintos planos en la me-
dida en que éstos son interiores y exteriores al mismo
tiempo. El conflicto entre las imégenes y la realidad se
produce en el plano de los simbolos, en la imposibilidad de
comunicacién con los demés por medio de signos media-
tos. El conflicto entre la espontaneidad y las ‘“reservas
culturales” se suscita en el plano de las conductas colec-
tivas institucionalizadas, que cesa de participar en la vida
creadora surgida del punto en que la persona se identifica
con la conciencia colectiva, y en el cual el hombre es tan-
to mas libre cuanto que participa y comulga, espiritual-
mente, con los demés. En el fondo, el defecto que sefiala
Horney, la paradoja de esta sociedad moderna que recla-
ma amor y nos arroja a un mundo de competiciones, es
una detencién de la corriente que va de la masa hacia la
comunién espiritual, a la imposibilidad de descender de
la comunicacién a la interpenetracién de las conciencias.
Y se advierte también por qué la inhibicién desempefiaba
un papel tan importante en el freudismo: sucede que el
enfermo no puede vivir lo social, no sale de los planos
cristalizados en instituciones que hacen recaer todo su
peso sobre él y que no son vivificadas por lo interior. La
presién procede claramente de la sociedad exterior, asi
como el conflicto tiene su origen en la oposicién de las
ideologias y de los comportamientos institucionales, pero
ambos se desarrollan, al mismo tiempo y paralelamente,
en el interior de la conciencia individual; para los indivi-
duos predispuestos constitucionalmente, éste es el origen
de la neurosis.

1 G. GURVITCH, Essais de sociologie, op. cit., 21-26, y La voca-
tion actuelle de la sociologie, op. cit., pp. 49-97.

157






CAPITULO VII

LA SOCIOLOGIA Y LA ANTROPOLOGIA
CONTEMPORANEAS Y EL PSICOANALISIS

!

EN TaNTO QUE los psiquiatras se veian llevados a conceder
un lugar cada vez mas importante al factor social en la
etiologia de las neurosis, los sociélogos y los antropélogos,
particularmente en Estados Unidos, concedian lugar de
preferencia a los conceptos y a los métodos psicoanalfticos
en sus teorfas o en sus investigaciones.

Algunos hacfan una seleccién entre dichos conceptos,
aceptando aquellos que les parecfan conciliables con el
espiritu de la sociologia, y rechazaban a otros. Tal fue, por
ejemplo, el caso de Zillboorgl. Para él, entre las ideas
de Freud que se revelan como particularmente importan-
tes en el dominio de las ciencias sociales, estd la del “re-
torno de lo reprimido”. La sociedad, en efecto, no puede
consistir Unicamente en un sistema de controles y en un
conjunto de prohibiciones. Para que pueda funcionar es
menester que permita al individuo encontrar vias de es-
cape para sus pulsiones mds inmorales. Ello condujo a
Zillboorg a la paraddjica conclusién de que se debe estu-
diar al individuo en la sociedad para comprender la so-
ciedad como un todo, pero que para comprender la diné-
mica de la vida social deben buscarse, no las reacciones
socializadas caracteristicas de la persona humana, sino
los medios que los grupos organizados ofrecen al “retor-
no de lo reprimido”. Se puede dar como ejemplo la ten-
dencia, estudiada por Ferenczi y Otto Rank, del retorno
a la vida intrauterina, que se traduce patolégicamente por

1 G. ZILLBOORG, Sociology and the Psychoanalitic Method
(Am. Journ. of Sociol.,, XLV, 1029).

159



los estados de catatonfa. El mundo exterior se opone a
esta tendencia, exige de nosotros accién continua. Pero el
deseo de la situacién prenatal dio origen al descubrimien-
to de los teléfonos, del telégrafo, de la radio, que nos per-
miten, sin grandes esfuerzos, actuar o ser espectadores
permaneciendo entre las cuatro paredes de nuestra casa.
El hombre moderno se crea asf un mundo supercivilizado,
en el cual es posible vivir feliz sin excesivo gasto de
energfas, tal como en el mundo intrauterino. Otro aspecto
del “retorno de lo reprimido”, sefialado por Zillboorg, es
la impulsién de matar. Los individuos encuentran, en su
vida privada, pocas ocasiones propicias para la transfe-
rencia de esa agresividad: la caza, la pesca, y, desde el
punto de vista profesional, la eleccién del oficio de car-
nicero. La sociedad no puede aceptar el libre juego de ese
instinto de muerte, que, de obtener libre curso, implica-
rfa el triunfo de la animalidad. Pero esti obligada tam-
bién a ofrecer, de vez en cuando, vias de escape a tales
pulsiones cuando las mismas son demasiado fuertes. De
allf las guerras, o més simplemente las elecciones apa-
sionadas, las luchas entre partidos polfticos, etcétera. La
funcién del homicidio se ve asf institucionalizada, permi-
tida, directa o indirectamente, como vilvula de seguridad.

Estas observaciones nos permiten comprender por qué
el individuo suele, muy a menudo, manifestarse tan dife-
rente en los distintos grupos a los cuales pertenece: agui
padre afectuoso y marido perfecto; allf, rigido funciona-
rio o patrdn cruel. Sucede que la estratificacién o la dife-
renciacién sociales hacen posibles la derivacién de pulsio-
nes que no pueden desahogarse de otra manera, y nos li-
beran en cierto punto para que podamos conformarnos,
ademés, a las normas sociales. Como hecho curioso, cabe
observar que esta solucién de Zillboorg habfa sido ya
entrevista por un socidlogo que, a pesar de no ser psico-
analista, llegd sin embargo a anilogas conclusiones: Bart-
lett 1. Este, como es sabido, explicaba la formacién de las
instituciones sociales por el juego de los instintos o de las
tendencias. Ahora bien, a su juicio, habfa en la organi-
zacién de las sociedades secretas, en la aparicién de las
crisis sociales, en el despertar religioso de los negros nor-
teamericanos, un retorno de impulsiones prohibidas, un

1 P, C. BARTLETT, Psychology and Primittve Culture, Cam-
bridge, 1928, cap. IV,

160



desquite de los instintos contra las compulsiones colecti-
vas. Esta analogfa entre dos doctrinas no tiene por qué
sorprendernos, si pensamos en que el psicoandlisis se ba-
sa en una teorfa de los instintos, que el psicoanélisis posee
un fundamento bioldgico, como la teoria de Bartlett, y
que si bien los instintos pueden ser contenidos por un
momento, no se puede aniquilarlos definitivamente ya
que forman parte integrante de la naturaleza humana.

Esta primera solucién no nos retendrd por mucho
tiempo. Amén de regresar al biologitmo en momentos en
que la sociologia, con L. L. Bernard, rechazaba de mane-
ra definitiva la explicacién de las instituciones sociales
a través de los instintos !, no nos dice cémo se procedera
a elegir los conceptos utilizables. No se puede citar un
ejemplo o dos, pues es insuficiente. Hay que comenzar
por hacer un examen critico de los distintos conceptos
analfticos y compararlos con los datos de la sociologia.
Se trata de un trabajo largo y delicado que Zillboorg ni
siquiera esboz6. De esa sugestién, recordemos tan sélo
que el socidlogo no debe rechazar a priori el psicoanilisis,
sino tratar de descubrir cu&nto puede haber de fecundo
en éste para ampliar aan mé&s el campo de la explicacién
o de la descripcién sociolégicas.

Una segunda solucién nos es propuesta por E. W. Bur-
gess 2. Congiste en aplicar a la sociologia los conceptos
rectores del psicoanAlisis, pero sometiéndolos a cierto tra-
tamiento para que puedan atravesar, en cierto modo, el
umbral de lo sociolégico, En suma, hay que reemplazar el
psicoandlisis por un “socioanilisis”. Asi transformados,
pasando del individuo a la colectividad, del plano de la
persona al plano de las instituciones, y alterados por ese
cambio de planos, los conceptos de Freud hallan nueva
vida. Asf es posible admitir en sociologia los conceptos de
conflicto mental, de represién, de complejo de inferiori-
dad, de sublimacién o de transferencia; pero, como ya ve-
remos, el sentido de esos distintos términos gqueda enton-
ces profundamente modificado. Por ejemplo, en Freud la
racionalizacién es la méscara tras la cual se ocultan nues-
trog deseos inconfesables, para pasar impunemente la cen-
sura, justificAndose ante la inteligencia. Y en sociologia

1 L. L. BERNARD, Instincts, A Study in Social Psychology,
Nueva York, 1925.

2 E. W. Bupcess, L'influence dé S. Freud sur lo zocivlogie
aux Etats-Unis (Am., Journ. of Sociol., XLV, 1939),

161



se convierte en algo colectivo y cultural, el nivel de vida.
Del mismo modo, el conflicto mental, que en el psicoana-
lisis procedia del choque entre el id y el superyd, se trans-
forma en sociologia; se produce entonces, en la psique
del hombre marginal, el combate entre dos civilizaciones:
la civilizacién nativa reprimida y la civilizacién adventi-
cia que forma como el superyé de los inmigrantes. El
complejo de inferioridad no es ya la sensacién de la hija,
de ser un hombre castrado; o para el varén, una conse-
cuencia de la internalizacién del padre cruel, la conse-
cuencia de excesiva represién en la familia; para el socié-
logo se convierte en una definicién de la situacién del
individuo en la sociedad, que ya nada tiene que ver con
la falta de pene o el miedo a las amenazas parentales. Es
un sentimiento comuiin a toda una clase social, a todo un
pueblo, con relacién a otra clase social considerada como
mas favorecida, o con relacién a todo un pueblo conside-
rado como superior. Es un hecho social que se traduce
Yy se expresa inmediatamente en los individuos por esta-
dos de depresién psiquica y no un hecho individual que
se reflejaria después en lo social. En concepto de resis-
tencia no tendré ya la misma significacién en psicoanili-
sis que en sociologia. En la primera de dichas ciencias,
la resistencia definird la oposicién del enfermo a las ex-
plicaciones del doctor. En la segunda, definirid la oposi
cién de la sociedad a todo cambio que pueda perturbar
lag situaciones adgquiridas, aun cuando se trate de situa-
ciones dolorosas o injustas para alguien: en suma, la om-
nipotencia de la tradicién.

Y en verdad no negamos que el soci6logo tenga derecho
a forjarse palabras nuevas, y, si no puede hacerlo, a pedir
prestado a alguna ciencia vecina un vocabulario técnico
cuyo sentido modifique, con la condicién, claro ests, de
que indique en cada caso las transformaciones introduci-
das en los términos utilizados. No negamos tampoco que
el psicoandligis, al enriquecer también el vocabulario so-
cioldégico con nuevos términos, lo enriquece al mismo
tiempo con problemas nuevos o mal elucidados. Pero no
olvidemos que al proceder segin el método de Burgess
damos la espalda al psicoanélisis en vez de acercarnos a
él. Si bien los partidarios de Freud admiten la existencia
de una realidad social, la misma es de naturaleza seme-
jante a la de realidad psiquica; las leyes de la vida colec-
tiva son iguales a las leyes de la vida individual y, en

162



consecuencia, los conceptos rectores no pueden tener di-
ferentes sentido para la colectividad y para el individuo;
el sentimiento de inferioridad social no puede, ortodoxa-
mente, estar vinculado sino con el complejo de castracién;
el conflicto de las civilizaciones no puede ser méis que
la lucha entre los antiguos valores religiosos deslizados
en el infierno del id y el supery6 externalizado en el dios
de la civilizacién triunfante, tal como lo afirma Reik 1,
Asf, pues, la identidad de vocabulario s6lo es espejismo.
El socioanélisis es la antitesis del psicoanalisis.

Asimismo, uno puede preguntarse si este préstamo de
vocablos de una ciencia a otra ofrece gran utilidad. En
efecto, ya que los significados varian, los términos freu-
dianos se aplican a grupos de fenémenos ya conocidos,
pero con otros nombres. Ahora bien, lo importante en
esto no es tanto el término como la delimitacién de un
sector de la vida social. ;En qué estriba la superioridad
del término “resistencia”, tomado del psicoandlisis, sobre
el término “inercia”, tomado de la fisica, o la expre-
sién “fuerza de la tradicién”? ;En qué medida la expresién
“complejo de inferioridad” enriquece nuestra concepciéon
del sentimiento de inferioridad de clase, de raza, con re-
lacién a otra? ;Y la expresion “nivel de vida” no es acaso
mejor que la expresion “racionalizacién”? ;Serd menester
cambiar de vocabulario cientifico cada vez que cambie la
moda?

La modificacién de log términos no tiene valor para
nosotros, sino en la medida en que dicho cambio lleva a
plantear los problemas viejos de manera nueva, o a acla-
rar ciertos aspectos de los fenémenos, aspectos ocultos en
los antiguos vocablos. Para ello no s6lo es necesario cam-
biar de vocabulario; es necesario, también, cambiar para-
lelamente el método de investigacién. Por ejemplo, hay
que afiadir al estudio descriptivo de las instituciones, a
la presentacién estadistica de las correlaciones sociales, a
los cuestionarios y a las encuestas, los historiales biogra-
ficos escritos y realizados a la manera de los psicoana-
listas.

De este modo, llegamos a una nueva solucién del pro-
blema de las relaciones entre el psicoanalisis y la socio-
logia; tal solucién es la propuesta por H. D. Lasswell. La
misma debe detenernos méas que las dos anteriores, pues

1 Sobre este punto, véase més adelante el capitulo XI.

163



logra a la vez una correccion de la sociologia tradicional
¥y una revision de la teorfa politica freudiana que hemos
expuesto en un capftule anterior.

Con el fin de hacer comprender las transformaciones,
mas o menos profundas, de los grupos de inmigrantes que
pasan de un medio social a otro, Thomas y Znaniecki se
valieron de historiales biogréficos y utilizaron documentos
particulares, como las cartas de algunos polacos radicados
en Norteamérica a parientes o amigos residentes en Po-
lonia. Este nuevo método les parecia tan importante a
los estudiosos citados que no temieron definirlo como “el
tipo perfecto de los materiales sociolégicos”. El éxito del
procedimiento fue muy grande, pues esas monografias so-
bre individuos permitian a la vez sugerir al investigador
nuevos problemas que no veia, o verificar ciertos concep-
tos, y hasta ilustrar con documentos vivientes procesos
que la estadistica presentaba en la escueta forma de cua-
dros numéricos l. Pero esos historiales que recurren a la
introspeccién de los sujetos, o esas cartas, esos documen-
tos personales se mantienen en la superficie de la vida,
en las relaciones conscientes, en los afectos experimenta-
dos. El anAlisis freudiano va més lejos y nos permite
descubrir las rafces inconscientes de ciertos comporta-
mientos sociales. De alli proviene el interés que adquie-
ren para la sociologia: es la observacién “intensiva” de
Lasswell opuesta a la cbservacién “extensiva” 2,

Lasswell no cree que la acumulacién de datos, la presen-
tacién de una masa pantagruélica de hechos pueda darnos
una imagen exacta de las realidades sociales. Pues no se
puede decirlo todo, y, en tales apreciaciones —que no
pueden, empero, ser exhaustivas nunca—, ;quién nos dira
si no hemos descuidado lo esencial? En vez del método de
Bryce, propiciado en sus Democracias modernas, o el
de Masaryk, en su andlisis de la civilizacién rusa, que pa-
san revista a todos los aspectos culturales, religiosos, po-
liticos, ecolégicos, etcétera, pero que denotan, a pesar de la
cantidad de observacioneg presentadas, cierta impaciencia
por deducir, prefiere “la consulta prolongada”. Si, se trata
de un método largo y dificil que exige, por parte del obser-

1 Sobre estos historiales, ver GURVITCH y MOORE, La socio-
logie au XXe. siéele, t. I, cap. 2 (Burgess).

2 Harold D. LASSWELL, The Contribution of Freud’s Insight
{ggggview to the Social Seiences (Am. Journ. of Sociol,, XLV,

164



vador, paciencia e inteligencia, y por parte del paciente
el aprendizaje del conocimiento de sf mismo, la disciplina
introspectiva y analitica. En el fondo, esta observacién
intensiva no se diferencia mucho del psicoandlisis de
Freud; consiste en suscitar en el sujeto que se estudia un
estado de relajacién, de reposo, en posicién supina, y en
la técnica de las asociaciones libres, tal como se la practica
en la cura psicoanalitica. Se logra asi que aflore a la
conciencia, aunque a menudo con el estallido de crisis de
ansiedad, la reminiscencia de traumatismos infantiles
de los que muestra accién actual no serfa sino un eco, y
se avivan las impulsiones antisociales y las tendencias
insubordinadas que bullen en lo inconsciente. Para Lass-
well, este método de la consulta prolongada posee doble
interés: tedrico y préctico. Tedrico, porque obliga al su-
jeto a conocerse a si mismo, cual un objeto entre otros
objetos; y su raciocinio, al apartarse de esa manera de los
efectos perturbadores de las estructuras psiquicas primi-
tivas, le permite, aunque en forma distinta a la de Durk-
heim, estudiar los hechos sociales como si se tratara de
cosas. Interés practico también, pues cuando se advierte
que nuestras simpatias politicas son muy a menudo, si no
siempre, simples transferencias de nuestros deseos intimos
sobre objetos publicos, se estq en la obligacién de rever
las propias opiniones y de reconstruir, esta vez segin la
razén, el mundo de los valores propios. No hemos de
considerar aquf el segundo aspecto del método, ni la po-
litica preventiva de Lasswell, sino sélo lo que dicho autor
ha logrado como resultado 1til para la constitucién de una
sociologfa politica.

La originalidad de Lasswell estriba en que introdujo
en la ciencia politica los historiales biograficos. Sobre la
base suministrada por la comprobacién de que el estudio
de las instituciones, de los mecanismos y de los sistemas
politicos no nos da una imagen exacta de la realidad (ya
que una misma palabra, tal como “libertad” o “justicia”,
cambia de sentido segiin las personas), psicoanalizé, en
cierto modo, a determinado ntimero de hombres politicos
o de individuos de opinién politica. Los resultados de
esas distintas observaciones intensivas le permitieron co-
rregir, a la vez, el psicoandlisis clasico de los hechos poli-
ticos y la sociologfa de esos mismos hechos 1.

1 H. D. LASSWELL, Psychopathology and Politics, Chicago,
1930.

165



Se recordara, sin duda, la contribucién de los discipulos
de Freud a la sociologia politica. Hemos visto que el Es-
tado, sfmbolo de autoridad, era imaginado como una pro-
longacién del superydé paterno, y que los sentimientos
publicos no eran otra cosa que la ampliacién de los sen-
timientos familiares. La rebelién contra la autoridad
constitufa el retorno de la desconfianza ante la conciencia
introyectada, el retorno a la situacién de la horda primi-
tiva, la lucha de los hermanos contra el padre. Las elec-
ciones democraticas, por Gltimo, eran definidas como una
forma atenuada de parricidio. Ahora bien, los historiales
biograficos permiten demostrar cudnto hay de abusivo en
esta generacién y destruir el dogma del Estado-imagen del
Padre. La sociologia politica freudiana no seria vélida si no
encontriramos, siempre y por doquier, similitud en las
experiencias politicas. Ahora bicn, estas (ltimas, revelan
la subjetividad de los acontecimientos. Efectivamente,
tuvo que distinguir entre los agitadores, los administrado-
res y los tedricos. Esta diferencia de tipos se basa en una
diferencia de experiencias infantiles. Pero no es eso todo:
hay muchos tipos de agitadores —los que se sirven de la
prensa y los que hablan en los mitines—, asi como hay
diferentes tipos de administradores: los administradores
de alto vuelo, capaces de iniciativas, de reformas, y los
de poca monta, que aplican a menudo, de manera minu-
ciosa, los reglamentos existentes. Hay los tedricos de la
revaolucién y los apdstoles de la tradicién. Todo ello se
basa en las pulsiones individuales. Ciertos agitadores bus-
can ante todo una respuesta del publico; son adultos que
contintian en la etapa narcisista, ya sea porque los obs-
tdculos les impidieron volcar normalmente sus afectos
hacia los miembros de su familia, o bien porque una exce-
siva indulgencia o admiracién por parte de los padres fijé
su libido sobre la propia persona; lo que esperan del pa-
blico es, pues, lograr que éste les sirva de medio para sus
experiencias mégicas: quieren suscitar con palabras los
acontecimientos, quieren recrear el mundo segin su vo-
luntad, por el placer de sentir su mana. Otros, impulsa-
dos por el odio a los hermanos, agitdndose alrededor del
amor paterno, quedan torturados por los remordimientos,
y en su anhelo de identificarse con los trabajadores piden
al socialismo la comunién fraterna, la desaparicién de la
guerra entre los hermanos. Asi, el método de Lasswell
nos permite reemplazar el monismo de la escuela de

166



Freud por la pluralidad psicoanalitica. El progreso nos
parece capital. Y concuerda con el descubrimiento de los
antrop6logos relativo a la pluralidad de los complejos nu-
cleares. Esta conquista es definitiva.

Pero al mismo tiempo que el psicoandlisis es corregido,
se modifica también la sociologfa. Lasswell no acepta el
“cosismo” de ciertos tedricos politicos, tales como Kelsen,
que consideran el Estado como una realidad superior y
exterior a los individuos. Para él, el Estado es un sistema
de expectativas de tal o cual comportamiento por parte
de los sujetos de una nacién determinada. El reconoci-
miento de un orden juridico estd siempre acompafiado
por la idealizacién de la participacion en ese orden, o de
la rebelién en contra del mismo. Votar no es sélo intro-
ducir una boleta en la urna: por el contrario, este ademéin
es adoptado en toda una serie de constelaciones subjetivas;
no es lo mismo votar libremente gue por fuerza, intere-
sarse por el voto o cumplir un rito convertido en hébito.
Una sociologfa que no se interesara més que en la parte
institucionalizada del comportamicnto humano jamés po-
dra comprender la vitalidad de los acontecimientos poli-
ticos. Pues esta vitalidad depende de las pulsiones trans-
feridas a objetos politicos. Se supone que las decisiones
importantes tomadas por las naciones han sido delibera-
das en calma y con ayuda tan sélo de la razén. Pero la
desproporcién existente entre el comportamiento de las
personas en el curso de las revoluciones, de las crisis po-
liticas, o de las elecciones, por una parte, y, por la otra,
los criterios de un pensamiento racional, prueban de ma-
nera patente que la vida politica tiene su origen en el
desplazamiento de los afectos o de los odios intimos hacia
los objetos publicos. Ello no quiere decir que haya una
escision entre lo individual y lo colectivo, sino que, por el
contrario, hay repercusiéon de los hechos politicos en la
conciencia individual, y, reciprocamente, que los hechos
politicos son racionalizaciones de tendencias afectivas in-
conscientes.

Se puede advertir que Lasswell determiné un gran
progreso en la sociologfa politica freudiana. No se trata
ya de querer explicar el origen del Estado o de inventar
una f4bula que no se pueda probar, sino de medir la re
percusién actual de lo psiquico sobre lo colectivo y de lo
colectivo sobre lo psiquico. Nosotros creemos, inclusive,
que la férmula de nuestro pensador podria ser aplicada

167



provechosamente en otros dominios de la sociologia, ta-
les como el de la sociologfa familiar. El método mono-
grafico de Le Play fue modificado por la escuela rumana
del sociélogo Gusti y por la escuela norteamericana de
“estudio del caso”; pero pensamos que esta revisién debe-
rfa llegar hasta la introduccién de una microsociologia
de las relaciones entre cényuges, padres e hijos, hecha
utilizando los procedimientos del psicoandlisis. I.a “ob-
servacién intensiva”, tendria también, agui su lugar. Di-
cho esto, subsiste en la obra de Lasswell una dificultad
metodolégica: la gue destaca el tftulo mismo de su obra
capital: Psicopatologia y politica. El autor se vale de
historiales biograficos recogidos en los hospitales y en los
sanatorios, mas que de andlisls de individuos normales.
En verdad, pone especial culdado en decirnos que no in-
tenta demostrar con ello que los politicos son insanos;
destaca, por el contrario, que lo especfficamente patolés-
gico es secundario para su problema central, que la en-
fermedad sélo tiene para &l interés instrumental: el de
mostrar con muchisimo aumento lo que sucede en los
casos normales. Pero el uso de los lfmites de aplicacién
del método patolégico en sociologia constituye un diffeil
problema, imposible de resolver rdpida y f4cilmente. Vol-
veremos a ocuparnos detalladamente de este asunto en la
segunda parte de este libro. Por el momento nos basta con
observar que, en este punto, nos apartamos de Lasswell.

34

Hemos considerado ya la parte critica de la obra de
Malinowski. Pero esa parte critica no es méis que una
faceta y nos toca ahora considerar el otro aspecto de su
obra, la parte constructiva?2.

Malinowski comienza por reconocer el valor del método
psicoanalftico en antropologia. Segiin él, el principal mé-
rito de dicho método estriba en haber obligado a los etné-
grafos “a considerar los aspectos, por as{ decir, no oficiales
y no reconocidos de la vida humana”. “Al demostrar que
el hombre primitivo concentra todo su interés sobre si
mismo y sobre las gentes que lo rodean, y que ese interés

1 R. BAsTIDE, La monografia familiar en el Brasil (en por-

tugués) (Rev. do Arquivo Munic. de S. Paulo, 1941).
2 MALINOWSKY, op. cit., pp. 17-110.

168



es de fndole concreta y dindmica, el psicoandlisis ha echa-
do las verdaderas bases de la psicologfa primitiva” que
hasta entonces habfa estado dominada por la falsa con-
cepcién de que “el hombre primitivo se interesarfa en
la naturaleza como espectador objetivo e imparcial y se
dedicarfa a especulaciones filos6ficas sobre el destino”.

Mas dicho esto, introduce en el freudismo dos modifi-
caciones importantes. En primer lugar, no acepta la in-
mutabilidad y la cristalizacién de los instintos. Justa-
mente, el hombre se distingue del animal porque sus ins-
tintos son plasticos, maleables y, en gran parte, trans-
formados, modelados por el medio social. Por ejemplo,
el estallido del instinto de apareamiento, la orientacién
de los escarceos amorosos, los motivos para la eleccién
de una compafiera determinada son dictados por los gru-
pos. Las tendencias innatas existen, pero son moldeadas por
los elementos culturales, por los modelos propuestos
por la civilizaci6én circundante: “Los distintos elementos
fisiolégicos que sirven para desencadenar los instintos
han desaparecido en el hombre y dieron lugar a una edu-
cacién de los instintos acorde con un esquema establecido
por la tradicién, y cuyo objeto es utilizar las tendencias
innatas para inculcar en el individuo hé&bitos-reacciones
culturales.”

Esta Gltima frase nos lleva a la segunda modificacién
introducida por Malinowski en el psicoanéalisis. En tanto
que para Freud la sociedad es, ante todo, un conjunto
de prohibiciones y el principio de realidad es opuesto
al principio de placer y no puede procurar més gque des-
ilusiones, para Malinowski, en cambio, la civilizacién
destaca, en vez de reprimir, las tendencias naturales del
hombre. Claro que la costumbre o la ley intervienen en
todas las fases de nuestra vida, pero “su accién sigue
siempre e invariablemente sendas paralelas a las que si-
guen los animales cuando son impulsados por los instin-
tos”. La cultura no se aparta de los modelos naturales,
los reconstruye con otros elementos. “Se niega a com-
portarse como rebelde y rechaza los excesos”” Un pos-
tulado optimista substituye, pues, la concepcién pesimista
de Freud, y se comprende muy bien el punto de vista de
Malinowski sobre esta cuestién: es una consecuencia de su
“funcionalismo”,

La consecuencia que se deduce de esos dos principios
arguye que los complejos existen, pero que son el pro-

169



ducto de la educacién y del medio social, una sintesis de
los instintos y de la cultura, o, mis exactamente, una
modificacién del instinto por la cultura. Malinowskli no se
contentd, en efecto, con demostrar que el complejo de Edi-
po no existia entre los trobriandeses; se aplicd a demostrar
que, en cambio, existfa otro complejo en relacién con
el nuevo tipo de sociedad que hay en las islas Trobriand.
En cierto modo, ese descubrimiento confirma el valor del
freudismo; muestra que las ideas del psicoanilisis no
se aplican solamente a la psicologfa del hombre en
general, sino inclusive a las modificaciones que la
psicologia del hombre sufrié segin las diversas espe-
cies de civilizacién., Puede, pues, ser considerado como una
prolongacién del freudismo. Pero, por otra parte, dicho
descubrimiento prueba, no obstante el biologismo de
Freud, el cardcter social de la formacién de los complejos
y establece una estrecha relacién entre el tipo de socie-
dad y la fndole del complejo nuclear que se da en la
misma.

En las sociedades patriarcales, encontramos el com-
plejo de Edipo caracterizado por el incesto con la madre
y el odio original contra el padre. En las sociedades ma-
trilineales, como la que estudié Malinowski, se hallaria
otro complejo, caracterizado por el incesto con la her-
mana y el odio al tio materno. En péginas anteriores
hemos expuesto por qué el complejo de Edipo no podia
formarse en una sociedad matrilineal; dijimos que la au-
toridad de la tradicién se personificaba en la persona del
hermano de la madre y que el objeto sexual tabl era la
hermana. Pero la demostracién de Malinowski no es pu-
ramente tedrica, pues €l intentd verificar la existencia de
ese nuevo complejo mediante el estudio de las neurosis,
de los suefios, de los mitos —que son, segin dijimos, para
los freudianos, los suefios de la humanidad— y, final-
mente, del folklore. Nos limitaremos a citar los argumen-
tos més sélidos de su demostracién analitica.

Los suefios de los trobriandeses contienen elementos
incestuosos. “A la pregunta ‘;Vio alguna vez en suefios
a su madre en circunstancias analogas (acto sexual)?’,
se me respondia con calma y sin demostrar contrariedad:
«No, 1a madre esta prohibida; s6lo un tonagowa (un imbé-
cil) podria tener un sueilo semejante.”” En cambio,
cuando Malinowski planteaka 1n» misma pregunta con res-
pecto a la hermana, encontraba gran resistencia y per-

170



turbaciones afectivas, Arrebatos de indignacién o de cé-
lera, aunque la cuesti6én hubiera sido planteada con res-
pecto a terceros y no para el propio interlocutor. No
obstante, al continuar su investigacién, Malinowski pudo
darse cuenta de que el incesto con la hermana torturaba
verdaderamente el espiritu de muchos primitivos y que
esa pulsién reprimida se traducia en suefios que dejaban
en el durmiente impresiones penosas de verglienza y de
angustia al despertar.

La mitologia colectiva confirma los datos de la fan-
tasfa nocturna individual. El descubrimiento de la magia
de amor esti relacionado con el incesto con la hermana.
Un joven, deseoso del amor de una mujer, se entregaba
a experiencias de magia con hierbas arométicas. Al ter-
minar de mezclarlas, coloc6é el producto en hojas de
banano, lo puso en un techo de paja, y marché a darse
un bafio. Su hermana, al pasar poco después cerca del
sitio donde é1 habfa depositado la “magia” rozé con el
cabello aquel envoltorioc y un poco de la mezcla se le
deslizé por la melena. Inmediatamente corrié a la playa
y traté de incitar a su hermano, quien huyé; pero poco
después, agotado, este Gltimo se dejé caer entre las olas
y se abandoné al abrazo criminal. Asf, el incesto se rela-
ciona con la magia.

Arribarfamos a conclusiones semejantes al estudiar el
odio al tio materno. Se dice, en efecto, que siempre es
un veyola (pariente real) y mas particularmente un so-
brino por parte de hermana, quien presiente en suefios
la muerte de su tio. El mito del ogro Dokonikin cuenta
que, al aproximarse este ogro, una familia debié huir;
pero la hermana, que se habia herido un pie y no podia
continuar el viaje, fue abandonada por los hermanos en
una gruta. Con ella quedé también su hijo adolescente.
La madre ensefié6 al hijo la magia que enloquece a los
enemigos y a fabricar lanzas temibles. Gracias a su ma-
gia, el héroe logré hechizar y matar a Dokonikdn. Le
corté la cabeza, la oculté en un pastel y partié en busca
de su tio. Cuando lo hubo encontrado, le ofrecié el bar-
baro presente. El hermano de la madre del joven, asaltado
entonces por los remordimientos, pidié perdén por el
crimen cometido otrora al abandonar a su propia herma-
na y al hijo de ésta a los apetitos del ogro. La fabula nos
da el testimonio de una posible oposicién entre tio y
sobrino al no cumplir el tfo con los deberes que le corres-

171



pondian. Otro mito nos cuenta la historia de un hechicero
que habfa aprendido el secreto de construir una canoa
voladora y que posefa también el secreto de la magia de
los jardines. Ese hombre provocs terribles celos en el
seno de su familia y fue asesinado por su hermano me-
nor, ayudado por un sobrino del mago. También en este
caso la hostilidad se manifiesta claramente en la trama
de la narraci6n.

Malinowski acumula hechos de esa fndole para mos-
trar que la doble tentacién de los trobriandeses no es el
casamiento con la madre y la muerte del padre, sino
el casamiento con la hermana y la muerte del tfo ma-
terno, y que, en consecuencia, existe un complejo ma-
triarcal a la par del complejo patriarcal, el tnico que
Freud estudié y reconocié con el nombre de “complejo
de Edipo”.

Desgraciadamente, si toda la parte tedérica de nuestro
antropblogo le aporta una adhesién sin reservas, no ocu-
rre lo mismo con la demostracién concreta que agrega.
No es que queramos negar la existencia de una relati-
vidad de los complejos segln los tipos de cultura, sino
que los hechos citados en favor del complejo ma-
triarcal no son convincentes. Malinowski no disponia de
la técnica necesaria para las investigaciones. Desde el
primer momento confiesa, sin falsa vergiienza: “Las la-
gunas de que hablo son debidas en parte a mi insufi-
ciente competencia en lo referente a las enfermedades
mentales, en parte a la imposibilidad en que me hallo
de practicar el psicoandlisis a los hombres primitivos
siguiendo una técnica ortodoxa.” Ahora bien, se advierte
sin dificultad que, tanto en el anélisis de los suefios como
en el de los mitos, Malinowski sélo se interesa en el
“contenido manifiesto” y jamés en las “ideas latentes”.
Lo que pregunta a sus interlocutores es si han llegado a
sofiar, mientras dormfan, que se acostaban con sus pro-
pias hermanas. Pero Freud demostrd que, aun durante
el suefio, las pulsiones méas profundas no pueden supe-
rar la censura social, se ven obligadas a enmascararse
o a desplazarse, a darse sfmbolos diversos. Mientras los
suefios de los primitivos no se hayan psicoanalizado se-
ghn los métodos més ortodoxos, serd dificil afirmar como
algo seguro el complejo matriarcal. Sin duda, un antro-
p6logo no puede ser competente en toda clase de mate-
rias, y es de desear que las expediciones enviadas a los

172



pueblos mds primitives estén dotadas de equipos de in-
vestigadores, de psiquiatras y de etnélogos que trabajen
en amistosa cooperacion. No reprochamos a Malinowski
el que no sea también psiquiatra. S6lo afirmamos que
su estudio de los sueflos no serd jamdis decisivo para los
psicoanalistas. No obstante, si hubiera transcripto cierto
nimero de suefios, los especialistags habrian podido, pos-
teriormente, deducir por lo menos sugestiones e hipétesis,
pero carecemos de dicha documentacion,

En lo que se refiere al andlisis de los initos, podemos
hacer anélogas observaciones. “Todo lo que acabo de de-
cir”, escribe Malinowski, “es pura y llanamente lo que
el mito dice, y no me he permitido ninguna interpreta-
cién complicada o simbélica. Y ello deliberadamente, por-
que la tesis que sostengo aqui, y segtn la cual los mitos co-
rrientes en una sociedad matriarcal se fundan en con-
tlictos resultantes de la estructura especifica de dicha
sociedad, esa tesis, repito, sélo puede ser sostenida con
argumentos incontestables.” “En vez de aventurarnos en
reinterpretaciones retorcidas y simbdlicas de los hechos,
es preferible dejar que hablen los hechos mismos.” Es-
tas frases implican claramente cierta concepcién posi-
tivista de la ciencia, que no otorga valor sino a lo que
es patente, visible y hasta palpable. Pero justamente lo
mas nuevo, lo méas original en Freud era ese instrumento
que él habia forjado para esclarecer indirectamente los
oscuros recovecos del yo; eso era, esencialmente, el psico-
andlisis; y es licito rechazar tal instrumento de investi-
gacidn; pero entonces no se puede ya aspirar a descubrir
los complejos ocultos. En tal caso, no se hace mas que
un seudopsicoandlisis o una imitacién errénea de la ver-
dad. Cuando la eleccién se limita a dos posibilidades, sélo
es posible elegir una de ellas: o bien se piensa que el
freudismo puede ser un aporte para la antropologia y
entonces cabe corregirlo, perfeccionarlo —y de ser asf se
deben observar lealmente las normas fundamentales de
su método—, o bien se es partidario de otra concepcién
de la realidad, y entonces mas vale desechar el psico-
analisis y no aparentar que se utiliza su técnica —el
anilisis de los suefios para la psicologia del individuo,
el andlisis de los mitos para la psicologia colectiva—
cuando se la aplica de manera totalmente distinta.

Hay, pues, un abismo entre la parte teérica de Mali-
nowski, que es digna de elogio y merece nuestra adhe-

173



sién, y la parte concreta del descubrimiento de un nuevo
complejo nuclear, que se perjudica por el desconocimiento
(voluntario) de la practica psicoanalitica. De cualquier
forma, Malinowski ha sido el pionero que ha abierto un
vasto campo de trabajo, ¥ los nuevos psicoanalistas tie-
nen en cuenta las variaciones culturales. Sapir, por ejem-
plo, se niega a atribuir los complejos a lo bioldgico y a
considerarios como sistemas cerrados; el principio de rea-
lidad no es solamente lo social en general: es la civili-
zacién en la que vivimos, con todas las particularidades
que la caracterizanl. Desde este punto de vista, aunque
ella no se interese particularmente por el psicoanalisis,
nos parece necesario recordar las ideas rectoras de Ruth
Benedict en su libro Patterns of Culture ya que ella lleva,
atn més lejos que Malinowski, el pluralismo cultural.

La diversidad de las civilizaciones estriba, en primer
lugar, en la necesidad de seleccién entre todas las posi-
bilidades fisiolégicas, Asi como nuestro lenguaje orga-
nizado no abarca sino corto nimero de sonidos entre
todos los que pueden ser producidos por nuestras cuerdas
vocales v nuestros orificios, bucal y nasal, y asi como
esa seleccién varia del inglés al aleman y al francés,
asimismo podemos imaginar un gran arco que abarcara
todos nuestros intereses y necesidades; toda cultura sélo
elige ciertos rasgos de esa serie. Ello no obstante, un
nuevo factor se afiade al primero: la relacién de esas
normas elegidas en un todo sistemético. Toda civilizacién
(sin considerar los casos de la mestizacién) posee lo que
Frobenius llamaria, sin duda, su paideuma, su espfiritu
propio, su centro dominante; y toda la estructura social,
todas las instituciones, todas las costumbres estidn estre-
chamente ligadas a esos valores fundamentales. Hecho
en virtud del cual es posible hallar civilizaciones apoli-
neas y civilizaciones dionisiacas, para utilizar las expre-
siones que Ruth Benedict tomé de Nietzsche.

De dichos principios generales se desprenden un cierto
nimero de consecuencias que se nos antojan de interés,
al menos indirecto, para nuestro asunto. En primer tér-

1 8apr, Cultural Anthropology and Psychiatry (Journ.
Abn, and Soc. Psych., 1932). Ademds, nosotros mismos hemos
intentado explicar las ideas de Malinowski en el anilisis del
ritual de acariciar el pelo, derivacién de]l despiojamiento, en
la familia patriarcal del Brasil colonial (E. BASTIDB, Psica-
nalise do Cafund, Curitiba, 1941).

174



mino, que lo sexual procede de lo social o de lo cultural.
Sin duda, Ruth Benedict identifica lo genital con lo se-
xual, y no debemos perder de vista, mientras tratemos
este asunto, dicha identificacién, que nos aleja profunda-
mente de la teoria de Freud. Pero aun asi, la observacién
no carece de valor. En una sociedad de tipo apolineo,
como la de los indios pueblos, no hay graves perturba-
ciones, angustias o inquietudes pues todo estd regulado,
delimitado, ordenado; el tnico temor algo acentuado que
se da entre ellos, el de la muerte, es canalizado inme-
diatamente por ciertas costumbres a fin de no acarrear
peligros para la vida social. Y ello se refleja en la sexua-
lidad como en todos los demés drdenes. Pueden citarse,
como ejemplos, los ritos de fertilidad que utilizan un
simbolismo sexual: “El simbolismo sexual es mucho més
evidente entre los hopis que entre los zufiis. Los hopis
tienen la costumbre de emplear en sus ceremonias pe-
quefios cilindros negros combinados con circulos rojos o
con discos. Los cilindros son simbolos masculinos, y los
circulos, femeninos. Se los une y se los arroja en la
fuente sagradal.” Pero las danzas en el curso de las cua-
les se utilizan dichos simbolos son danzas suaves y el
simbolismo actda sin implicar exaltacién sexual ninguna.
Entre los zuilis, la licencia sexual aparece en ciertas
ceremonijas, pero nada hay en el acercamiento de los
sexos, en los ritos de fertilidad, que evoque la promis.-
cuidad o la orgia. “El sexo no es bien comprendido entre
los indios pueblos. Al menos, entre los zuilis, se le presta
poca atencién, y entre ellos hay tendencia, también muy
comuin en nuestro propio medio cultural, a explicar el
simbolismo sexual por alguna sustitucién inadecuada. Los
aros y los cilindros que los hopis emplean con simbolismo
sexual constante y especifico representan, segin ellos
mismos, las bolitas de tierra que la lluvia forma en el
suelo mojado.” Ruth Benedict no se equivoca, al ca-
lificar de puritana a esa civilizacién. Pero, cosa curiosa,
ese puritanismo carece de angustia, y esa represion del
significado sexual de los objetos utilizados en las cere-
monias ng parece ocultar conflictos afectivos subyacentes.
La civilizacién de los dobus es lo més opuesto que se
puede imaginar a la de los indios pueblos. Entre ellos,

1 Esta cita, como todas las que siguen hasta el fin del
parigrafo I, han sido tomadas de R. BENEDICT, The Patterns
of Culture, Boston, 1934.

175



la angustia llega al maximo y la vida toda no es sino
lucha permanente contra los peligros que amenazan al
individuo. Ese estado de alteracién, de perturbacidn, de
amenazas, se traduce o se expresa igualmente en la vida
sexual ae la poblacién. El matrimonio es concebido como
lucha de sexos y de grupos de parentesco. El hombre
vive un afio en el grupo de su mujer, donde es humillado,
donde se ve obligado a cumplir trabajos penosos para los
parientes de su esposa, y donde es tratado como un ex-
trafio al que no se ve con buenos ojos. A modo de desqui-
te, al afio siguiente le toca a la esposa incorporarse al
grupo de su marido; alli serd tratada casi como una
enemiga. Es evidente que esta situacién social acarrea
graves conflictos y, a menudo, la disolucién del matrimo-
nio en cuestién. Tenemos, pues, ya establecide un primer
punto: lo sexual (al mencs en su forma genital) estd
implicado, como todo el resto del hombre, en la conste-
lacién social y en el paideuma del grupo.

Los andlisis de Ruth Benedict llegan asi a una con-
cepcién de las relaciones entre lo biolégico y lo cultural
que nos conduce nuevamente a la conclusién de ciertos
psiqufatras de la nueva escuela norteamericana de psico-
andlisis. Para definir lo socioldgico, debe hacerse inter-
venir en igual proporcién lo psiquico y lo histérico, lo
permanente y lo contingente, en vez de explicar el des-
arrollo de las tendencias agresivas tomando como punto
de partida las costumbres de la venganza ritual. “La di-
ficultad de las interpretaciones ingenuas de la cultura
expresada en términos de conducta individual no consiste
en que esas explicaciones tienen base psicolégica, sing en
gue ignoran la historia y los procesos histéricos de acep-
tacién o de rechazo de tales caracteres. Toda interpre-
tacién configurativa de las culturas es, también, una ex-.
posicién formulada en términos de psicologia individual;
por lo tanto, depende tanto de la historia como de la
psicologia. Sostiene que la conducta dionisfaca estd acen-
tuada en las instituciones de ciertas civilizaciones porque
es una posibilidad permanente de la naturaleza humana;
sin embargo, si se ve acentuada en ciertas civilizaciones
¥y no en otras, la causa debe ser atribuida a los aconte-
cimientos histéricos que suscitaron su desarrollo en cier-
tos lugares y que en otros las excluyeron. La historia y
la psicologia ¥on, ambas, necesariag para la interpretacién

176



de las formas culturales en sus diversos aspectos; ho se
puede subordinar la una a la otra.”

Pero la consecuencia para nosotros més interesante que
se deduce de la obra de Ruth Benedict es la relatividad
de los conceptos referentes a lo normal y a lo patolédgico.
La megalomania es considerada en nuestras sociedades
occidentales como un fenémeno anormal. El estudio de
los kwakiutl, bien conocido entre los franceses por los
trabajos de Davy y de Mauss sobre el potlach, sefiala que,
por el contrario, tal cosa es entre ellos lo ideal, impuesta
por el grupo a los individuos. De manera més general,
en todas las sociedades existen casos de inadaptacién y
fenémenos de frustracién. Se reacciona contra esas frus-
traciones de muy diversa manera: ignorandolas, conside-
rdndolas pulsiones no inhibidas, vengéndose, tratando de
retornar a la situacién primitiva. “En los registros psi-
quiAtricos de nuestra propia sociedad, algunas de esas
impulsiones son consideradas como malos caminos para
afrontar la situacién; otras, constituyen buenos caminos.
Los malos, seglin se estima, conducen a la inadaptacién
y a la locura; los buenos, a un adecuado funcionamiento
de la sociedad. Sin duda alguna, estd claro que la corre-
lacién entre una mala tendencia y la anormalidad no
puede ser tomada en sentido absoluto. El deseo de es-
quivar la afliccién, de apartarse a cualquier precio de
ella, no determina comportamiento psicopético cuando,
como entre los indios pueblos, ese deseo estd regido por
las instituciones y sostenido por la accién del grupo. Los
indios pueblos no son neuréticos. Su civilizacién da la
impresién de una salud mental innata. Del mismo modo,
las actividades paranoicas tan violentamente manifestadas
por los kwakiutl son consideradas totalmente nocivas por
la teoria psiquiAtrica derivada de nuestra propia cul-
tura; es decir, que conducen, por diversos caminos, a la
disolucién de la personalidad. Ahora bien, precisamente
los individuos que poseen al méiximo esas tendencias en
su propia naturaleza son los que, entre los kwakiutl, se
desempefian como jefes de la sociedad kwakiutl, y los
que obtienen el resultado personal mis grande en esa
civilizacién. Asimismo, la catalepsia, que en nuestra so-
ciedad es considerada enfermedad mental, o mis exacta.
mente atn un sintoma morboso, es, en otras sociedades
—-las sociedades de chamanes, por ejemplo—, el ideal al
que se debe llegar; y las personas més propensas a caer

177



en esos estados son las elegidas para ocupar los puestos
més altos de la jerarquia social. En suma, los criterios
relativos a lo normal y a lo patolégico no tlenen valor
absoluto, sino relativo respecto de un determinado tipo
de civilizacién. Ciertos individuos encerrados en nuegtros
manicomios serian, en otros medios, hechiceros cargados
de honores o conductores de pueblos, y sus hazafias can-
tadas por poetas. Frente a lo anormal caben dos actitu-
des: rechazarlo, porque estd al margen de los valores
comunes y porque el individuo no puede adaptarse al
grupo, o bien darle caracter institucional; en este ultimo
caso, la sociedad toda se cifie a esa conducta, convertida
entonces en ideal de vida. Asi, la antropologia llega a
las mismas conclusiones que el nuevo psicoanalisis, y,
en consecuencia, la conciliacién, o mejor dicho la coope-
racién entre ambas ciencias, se torna posible. Si bien
Ruth Benedict no lo hizo, demuestra al menos tal po-
sibilidad.

A menudo se ha formulado a Ruth Benedict una crf-
tica que nos parece justa: que las civilizaciones puras
son raras y que, por lo general, toda cultura implica una
mezcla confusa de valores!. El concepto de cultura que
hallamos en este caso semeja, en cierta medida, una
imagen mental, de indole similar a la de los tipos ideales
de Max Weber. No hay, o hay pocas, configuraciones es-
pecificas. Esta critica, empero, por bien fundada que esté,
no ocupard nuestra atencién por mucho tiempo porque
supera el tema, méis limitado, de este libro. Si la re-
cordamos es porque puede ofrecer un interés directo
para la investigacién psicoanalitica. La divisién de la
sociedad en sectores sociales, que no entran todos en la
misma constelaciéon, y que evolucionan en el tiempo
con ritmos variables, al punto de que algunos sectores
aparecen atrasados e inadaptados en relacién a otros,
permite al individuo aliviarse de ciertas tensiones y no
caer en la neurosis. Ya anteriormente encontramos una
idea andloga: que lo que se ve reprimido en cierto estrato
de nuestra vida social —por ejemplo, el sadismo en la
familia— puede aflorar libremente en otros estratos, co-
mo la profesién, y aliviar asf a la persona de una repre-
si6n exagerada de su libido, cosa que podria ser peligrosa

1 Ver, por ejemplo, R. LINTON, The Cultural Buckground
of Personality, Nueva York, 1945.

178



para su salud mental. Del mismo modo, dirfamos agqui
que lo caracteristico de nuestra sociedad occidental es ia
competencia econdmica. Esa desenfrenada competencia
(lo hemos observado junto con Fromm y con Horney)
puede llegar a la psicosis. Pero la familia brinda, con su
solidaridad, una especie de puerto seguro, reposo mental
Yy satisfaccién afectiva, precisamente porque nuestra so-
ciedad estd centrada por lo menos en dos sistemas de
valores; el liberalismo econdémico, en lo que a la vida
publica se refiere, y el amor cristiano en lo atinente a
la vida privada. Una multiplicidad de paideumas, con el
correlativo desmembramiento de la persona en diversas
personas soclales, es mas Util que nefasto.

Cerremos el paréntesis, Y veamos los limites del pen-
samiento de Ruth Benedict en lo tocante a nuestro pro-
blema fundamental: la conciliacién entre la sociologia y
el psicoanalisis. A nuestro entender, la objecién funda-
mental que se le debe hacer es la subordinacién de la
familia a la cultura. La accién de los padres para salvar
al nino de las perturbaciones neuropdticas mediante una
conducta inteligente no puede, segun esta autora, bastar
cuando todo el resto de la civilizacién pesa sobre el
individuo arrastrandolo a su perdicién. Segin ella, no
son tanto las relaciones entre padres e hijos lo que im-
porta, sino el peso de los ideales colectivos: y, respecto
de nuestra civilizacién, la competencia y la propiedad
privada. “La solucién del problema estard en acentuar
menos las dificultades inherentes a la situacién padre-
hijo, ¥y en acentuar més las formas adoptadas en la con-
ducta occidental por la extensién del Yo y el cultivo de
las relaciones personales.,” No es posible alegar nada me-
jor, en contra de Freud y sus discipulos, que la transfe-
rencia afectiva de los traumatismos de la primera infan-
cia hacia objetos mds o menos alejados como la escuela,
la profesién, los partidos politicos, no tiene sino valor
relativo. Que la explicacién de las neurosis debe bus-
carse, ante todo, no en el pasado, sino en el presente,
en las dificultades del adulto frente a su civilizacién.
Esta subordinacién de la familia a la cultura general
s6lo fue tratada superficialmente en el texto recién ci-
tado de Ruth Benedict. Pero se trata de un postulado
que se encuentra sobreentendide por doquiera. Asf se
explica por qué dicha antropdloga, en Patterns of Cullure,
se limit6 a prestar superficial atencién a la microsocio-

179



logia de las relaciones domésticas, a los cuidados otor-
gados a los bebes, a los juegos de los chiquillos, al des-
arrollo genético de la personalidad. En cambio, estos
puntos que apenas considerd, y que son capitales para el
psicoanalista, Margaret Mead los incorpora a la antro-
pologia social. M. Mead pertenece a la misma corriente
de pluralidad cultural que R. Benedict y B. Malinowski,
pero tiene sobre la primera la ventaja de conceder aten-
cién principalisima a toda la primera infancia por su inci-
dencia en la formacién del individuo (y con ello, da prueba
de sus cualidades cientificas de observacién y de sus cua-
lidades femeninas de comprensién), y sobre el segundo,
la de un mejor uso de las técnicas adecuadas para el
descubrimiento de posibles complejos nucleares.

ITI

Margaret Mead tomd como base las perturbaciones de
la adolescencia entre las jévenes norteamericanas y se
pregunté si dichas perturbaciones de la pubertad tenfan
causas fisiolégicas o sociolégicas, A veces se le ha criti-
cado que en su obra diera demasiada importancia a la
sexualidad; el reproche no deja de tener gracia: ;cémo
no habrfa de tomar al sexo como tema central de sus li-
bros si lo que busca, precisamente, es saber si lo sexual
es una categoria orgédnica o una categorfa social? De la
misma manera, se le podria criticar al médico que sélo
habla de enfermos, o al esteta gue sdlo se interesa por
las artes. Ahora bien, para poder responder a la pregunta
gue se le planteaba, Mead debia comparar el desarrollo
de la personalidad en los Estados Unidos con lo que al
respecto sucede en otros paises, donde la libertad amorosa
es mayor; en suma, utilizar el método comparativo. Es-
tudié6 asi, y desde el citado punto de vista, a los indigenas
de las islas Samoa, a los manus de las islas del Almiran-
tazgo y a tres tribus de Nueva Guinea. Dichos trabajos
siguen poco méis o menos el mismo esquema de compo-
sicién. Se toma al nifio en el momento del nacimiento y
se lo sigue en todas las fases de su desarrollo hasta el
momento de la pubertad. En una segunda parte, como
esta educacién de la primera infancia se.realiza siempre
en el ambito de una familia o de un grupo de parientes,
dicha autora examina las correlaciones existentes entre

180



lag estructuras domésticas y la psicologia genética de los
varcnes y las nifias. Una tltima parte nos muestra qué
sucede cuando llega la crisis de la pubertad y cémo se
lleva a cabo, a partir de entonces, la integracién del
adolescente en la sociedad 1.

Margaret Mead pertenece a la misma corriente de plu-
ralismo cultural que R. Benedict. Y pone especial cuida-
do en sefialar la diversidad de las civilizaciones, En su
libro Sex and Temperament llega a presentarnos tres tri-
bus vecinas entre si y pertenecientes a la misma raza,
que tienen el mismo régimen econémico de vida y casi
idéntica organizacién social, pero que difieren completa-
mente por su paideuma, por sus representaciones de los
valores ideales, del modelo del hombre perfecto. Pero, se-
gln puede advertirse en el esquema de composicién de sus
libros, M. Mead escapa a la critica que le hacemos a Ruth
Benedict. La civilizacién no se sostiene en un cielo supe-
rior, para abatirse como ave de presa sobre el individuo
y someterlo a sus normas; actila penetrando, insinuin-
dose en él, poco a poco, desde la infancia y siempre en
el restringido medio de la familia o del grupo familiar,
y en virtud de ese mismo ambiente. Tenemos, pues, mas
posibilidades de encontrar, en la obra de esta brillante
antropéloga, una valiosa documentacién que sirva pcra
aportar datos al problema de las relaciones entre el psico-
anilisis y la sociologia.

Y, en efecto, Margaret Mead observa que si los nifios
de Samoa se mantienen hasta los seis o siete afios en el
ambito familiar, la falta de estrechas relaciones entre los
padres y los hijos impide la formacién de complejos ta-
les como el de Edipo o el de Electra. El grupo familiar
abarca una media docena de adultos varones y el nifio
no distingue entre la autoridad de uno y otro, entre la
del propic padre por sobre la del abuelo o el tio. El padre
y la madre estin integrados en toda una jerarqufa de
adultos, varones y mujeres, en la que ocupan a veces
una posicién subordinada, hecho éste que impide que se
forme en el nifio la imagen de los padres crueles. La
nifia se halla, a la vez, frente a su padre —que, acaso, es
el jefe que manda—, ante un primo —persona razona-

1 Las tres obras principales de Margaret MEAD, Coming of
Age in Samoa, Growing up in New Guinea y Sex and Tempe-
rament, han sido posteriormente reunidas en un solo libro,
titulado From the South Seas, Nueva York, 1939,

181



ble—, y ante otro primo —persona brillante, algo excén-
trica—, y tal situacién hace que la vida de la criatura
no se vea afectada por esos tres padres, los cuales
desempefian un papel en su vida. Dada la existencia de
esa cantidad de individuos que participan en comun de la
vida del grupo familiar, no puede haber en Samoa, como
sucede en nuestra sociedad occidental, un apego exclu-
sivo, una adhesi6én libidinosa de los nifios a los padres.
No se pueden ya distinguir los diferentes tipos de condi-
ciones que tanta importancia revisten para Freud: la del
hijo mas joven, la del hijo mayor, la del hijo Gnico (por-
que en nuestra familia es distinto el tratamiento que se
da a cada uno de ellos). Los nifios, en Samoa, se crfan
todos juntos y, a partir de los seis o siete afios, varones
v nifias forman pandillas para los juegos; viven précti-
camente fuera del grupo familiar y practicarin la auto-
educacién. Estas pandillas, dicho sea de paso, son rivales
y antagénicas. La libertad sexual, segin las reglas de
parentesco reconocido, la falta de contradiccién entre la
conducta infantil y las hormas del grupo, el alejamiento
de los padres respecto de las pandillas integradas por
varones y nifias, que impiden la fijacién de la libido en
un personaje privilegiado, la inexistencia de confusién
entre el afecto y la ética, entre la ternura y la autoridad
(que tornan equfvocas y ambivalentes las relaciones de
los nifios occidentales con su papi o su mamd), todo en
suma se combina en dicha civilizacién contra la forma-
cién de conflictos importantes. Y por ello, segiin lo ob-
serva Margaret Mead, no hallamos allf neurosis, estados
de ansiedad, debidos a inadaptaciones psfquicas, a trau-
matismos infantiles. Ello no significa que “la joven con
problemas” no exista en Samoa; hay celos y disputas,
pero en general transitorias, y “la mala mujer” eg rara.

Las perturbaciones de la pubertad, tan frecuentes en
Norteamérica, no son debidas, por lo tanto, a perturba-
ciones orgénicas, sino a las condiciones sociales de vida.
Y la prueba de ello nos la da el hecho de que en Samoa
tales perturbaciones comienzan a aparecer en las jévenes
que se crfan entre misioneros, fuera del grupo familiar,
y —maéas importante atin— al margen de la libertad crea-
dora de las pandillas infantiles,

El segundo libro de Margaret Mead, libro que nos lleva
hasta los manus de las islas del Almirantazgo, nos per-
mitird realizar nuevos progresos. Destacaremos dos he-

182



chos que si bien no son vinculados por dicha autora al
psicoanélisis, nos parecen, empero, de interés para nuestro
problema: la mitologfa, o sistema religioso, y la variedad
de tipos de personalidad en un pueblo de primitivos.
Margaret Mead sefilala que los deseos de los Espiritus
son transmitidos a los mortales en algo as{ como sesio-
nes espiritistas, en el curso de las cuales actGan como
médiums las mujeres que han perdido a sus hijos; el
Espiritu del nifio, que actuaria como emisario del mundo
sobrenatural, transmite por boca de su madre las res-
puestas a las preguntas planteadas por los asistentes.
Los hombres conversan con sus propios Espiritus guar-
dianes gracias a la mediacién de un hueso que se cuelgan
a la espalda y cuya posicién asume toda especie da sig-
nificados. Suponemos que, en esas condiciones, sobre todo
para la mujer, ese llamado a los Espiritus, es decir, a 1o
inconsciente, debe ser uno de los detalles més revela-
dores de la libido de las médiums 1, Ciertos pasajes de
M. Mead parecen orientarnos hacia esa idea. En ellos se
consideran disputas entre las dos mujeres de un Espiritu
guardidn, el caso de un padre que amaba a su hijo y
que, después de muerto, le ocasionaba enfermedades pa-
ra impedir que su mujer volviera a casarse, etcétera.
Lé&stima que la autora se haya contentado con una des-
cripcién superficial de tales mensajes de los Espfiritus,
ya que, si existen complejos en el pueblo samoano, esas
sesiones de comunicacién con lo sobrenatural habrian
brindado el mejor de los caminos para psicoanalizarlos.

Vimos, al ocuparnos de Fromm, que una de las criticas
que se pueden formular a la nueva sociologia psicoana-
litica es el colocar al individuo frente a la cultura total,
aun cuando no entre nunca en contacto méas que con
ciertos sectores de la cultura y a través del grupo domés-
tico. M4s importante que el vinculo entre lo social, en
general, y el individuo total es el estudio microsociolégico
de las relaclones del nifio con los demis miembros de su
familia, en una constelacién siempre especificamente de-
finida por la actitud del padre (bueno o cruel), de la
madre adusta o carifiosa), del hijo (mayor, menor, con

1 Hemos intentado demostrar el interés psicoanalitico de las
sesiones espiritistas al ocuparnos de las que se efectdan en
Brasil: El espiritismo ante la sociologia y el psicoandlisis,
donde se analizan diversos mensajes espiritistas (en portu-
gués) (Estedo de S. Paulo, 18 de junio de 1947).

183



hermanos, hijo 1inico). El primer libro de M. Mead se
atenfa atin a lo general, al vinculo civilizacién-desarrollo
genético del individuo, sin tener en cuenta las variedades
de los casos particulares. Por otra parte, esa posicién tan
general estaba justificada, ya que lo que definfa la cul-
tura de Samoa era, precisamente, el hecho de que los
nifios, en clerta forma criados en conjunto y sin efectuar
distinciones entre unos y otros, escapaban a las fijacio-
nes de la libido sobre tal o cual miembro de la familia.
No ocurre lo mismo en las islas del Almirantazgo. Allf,
el nifio es criado en el seno de la familia y no en el
del grupo familiar, mas vasto. Lo que llama la aten-
cién del observador es, precisamente, la diferencia de
las personalidades, no sélo en cuanto a la forma de ha-
blar, de proceder, sino en los aspectos més profundos y
fundamentales del yo: agresividad, gusto por el dominio,
bisqueda de soledad, etcétera. “En Samoa, los nifios se
parecen mis a sus compafieros de juegos que a los miem-
bros de su propia familia. En Manu sucede todo lo con-
trario. Hay gran correspondencia entre la persona de los
nifios y la de sus padres verdaderos o adoptivos. Si sélo
ge tratara del padre y sus hijos, se podria atribuir el
parecido a la herencia, pero la cantidad de rasgos comu-
nes entre padres e hijos adoptivos deja a la herencia,
parcialmente al menos, al margen de la cuestién.”

Los hijos, verdaderos o adoptivos, de personas de edad
avanzada, de jefes o de hombres agresivos son alboro-
tadores, fanfarrones, voluntariosos, y dirigen los juegos.
Los de hombres més jévenes, mas t{midos, que no han
alcanzado adn, en cuanto a lo econémico. su independen.
cla, o que han fracasado en la vida, son silenciosos, reser-
vados. Los nifios abandonados al cuidado de servidores
o de esclavos, o de viejas enfermizas, no llegan a for-
marse una personalidad claramente definida. Adem4s, hay
que distinguir entre el caso de los varones y el de las
nifias. La identificacién del varén con el padre se relaciona
con el tierno afecto que vincula a este Ultimo con el
primero y con la falta del factor de las inhibiciones en tales
relaciones. Lo cual explica por qué el hijo de un padre
viejo y arrogante es también arrogante, ¥y por qué el hijo
de un padre joven y timido padece de una especie de
complejo de inferioridad. En cuanto a las nifias, hasta
la edad de ocho o nueve afios reflejan, tanto como los
varones, la personalidad del padre; pero el nlmero de

184



tablies que han de limitarlas impiden que la identificacién
se realice por entero. Si la asociacién de una chiquilla
con un padre importante convierte a aquélla, al princi-
pio, en una tiranuela, otras fuerzas sociales no demoran
en actuar sobre ella para contrarrestar su agresividad
¥y retrotraer su personalidad. Las muchachas mis agre-
sivas de la comunidad son las hijas de viudas preemi-
nentes, pues la primera identificacién con el padre puede
continuarse después por la identificacién con “las muje-
res fuertes”. En verdad, estas observaciones no caben en
el psicoandlisis clasico, ya que se estudia la formacién del
yo tanto en las fases posteriores como anteriores a la
pubertad. No obstante, son muy superiores a las observa-
ciones harto generales de R. Benedict acerca de la accién
de lo cultural sobre lo psiquico.

El estudio de los indigenas de Nueva Guinea ha de
abandonar el punto de vista, tan fructuoso, del pluralismo
de las situaciones infantiles, para llevarnos a la simple
relacién entre la cultura en general y la personalidad
media del grupo local. Pero aun en este caso, sin embargo,
la antropologia se topa con el psicoanilisis. El anlisis
de tres tribus (los arapesh de la montafia, los mundu-
gumor del rfo ¥ los chambulis lacustres) esti destinado
a mostrarnos que los caracteres diferenciales que en nues-
tra socledad atribulmos a los sexos no proceden de dife-
rencias fisiol6gicas, sino de diferencias sociales de educa-
cién. El ejemplo més claro es, sin duda, el de los cham-
bulis, cuyos hombres se ocupan de religién y de artes,
pues se conducen como las jévenes de nuestra pequefia
burguesia, en tanto que las mujeres se encargan de la
subsistencia del grupo: a ellas les corresponden las cuali-
dades de iniciativa y de esfuerzo, consideradas entre nos-
otros como cualidades eminentemente masculinas. Entre
los arapesh, la cooperacién esti desarrollada en la misma
medida entre ambos sexos. Entre los mundugumor, las
muchachas son tan agresivas como los varones. El tem-
peramento sexual no es, por lo tanto, fisiolégico, sino cul-
tural, y variable de uno a otro tipo de civilizacién.

Lo dicho nos obliga, igualmente, a una revisién de
clertos dogmas del freudismo. El psicoanélisis explica la
femineidad de ciertos varones, por la fijacién de su libldo
en la madre. Posiblemente ocurra esto en nuestras com-
plejas sociedades; pero Margaret Mead piensa que, aun
en tal caso, la influencia cultural es més fuerte que los

185



azares de la fijacién de la libido. Hay entre nosotros un
standard de comportamiento dicotémico de los dos sexos,
y si ese standard puede tener sus desviaciones, también
es cierto que las cualidades masculinas del varén se deben
més a la presién de las normas o de los valores colec-
tivos que al hecho de que la libido sea transferida sobre
el padre, introyectado y sublimado a continuacién. El
psicoandlisis afirma que el comportamiento sexual es el
resultado de la educacién familiar. La eliminacién de los
complejos de Edipo o de Electra tiende a la identificacién
del varén con el padre, y de la mujer con la madre; el
desequilibrio o la neurosis se producen cuando la identi-
ficacién, por el contrario, se efectla con la persona de
sexo opuesto al del paciente. Pero entre los arapesh, el
varén —que es mucho més reservado con el padre que
con la madre, vy estd mas vinculado afectivamente a esta
altima— se parece empero a su padre y ho a su madre.
No se afemina por ello. En el comportamiento de los varo-
nes adultos no se puede distinguir cuéles han tenido otrora
la libido fijada en la madre, y cudles la tuvieron fijada
en el padre. En congecuencia, el problema es mis compli-
cado de lo que piensa Freud. No se puede generalizar a
todas las formas de civilizacién lo gue tiene wvalor alli
donde existe un doble standard, masculino y femenino, de
la personalidad. Pero tal standard es social, y, en conse-
cuencia, llegamos siempre a la misma conclusién que ya
habfamos hallado en la obra de Malinowski: la primacia
de lo sociolégico, 1a pluralidad de los complejos nucleares.

La segunda conclusién que se desprende de esas inves-
tigaciones antropolégicas se refiere al papel de la sociedad
en la formacién de las neurosis. En tal eventualidad, la
etnograffa resume los datos de la psiquiatria moderna tal
como la describimos en el capitulo anterior. La sociedad
de los chambulis ofrece muchos casos de neurosis. La mu-
jer pertenece a los hombres maduros; ello conduce a cierta
insatisfaccién sexual que se manifiesta claramente en las
danzas. En el curso de tales danzas, en efecto, los viejos
se ponen méscaras de hombre, en tanto que los jévenes
usan méscaras de mujer, pudiendo asi permitirse impune-
mente contactos de apariencia homosexual con las mujeres
deseadas. La mujer joven se toma asf su desquite contra
la vida matrimonial cotidiana. Reciprocamente, el hom-
bre se siente frustrado erdticamente; él es el jefe legal
y tebrico; pero tanto su seguridad como su subsistencia

186



dependen del trabajo y la iniciativa de la mujer; en el
amor, él se siente como un compafiero inferiorizado y el
ideal de la sociedad exige, en efecto, que no sea el hom-
bre quien busque a la mujer y dé los primeros pasos, sino
que, por el contrario, le toque al varén ser elegido por la
mujer. El hombre reacciona colocando entre sus mayores
preocupaciones a la magia del amor; por lo menos, espera
que sus hechizos, ya que no su conducta piiblica, atraiga
a aquella por quien €l desea ser elegido, y no a otra. Estas
instituciones son, claramente, el reflejo de una doble in-
quietud sexual. Y dicha inquietud explica el gran nimero
de individuos neuropéticos en esta sociedad, lo contrario
de lo que vimos con respecto a las islas Samoa. Pero la
causa de tales neurosis no reside en que la sexualidad esté
reprimida; las neurosis tienen su origen en la situacién
social, en la oposicién y la contradiccién socioldgicas de un
grupo de linaje patrilineal, en el cual, consecuentemente,
el hombre deberia tener la autoridad, y en el cual el pai-
deuma exige justamente del varén una actitud contraria
de pasividad respecto de la mujer. Las enfermedades men-
tales son, pues, consecuencia del choque entre dos pulsio-
nes sociales antagénicas, y no del choque de lo sexual con
la censura social.

También en lo tocante a otro punto, Margaret Mead con-
firma las conclusiones del nuevo psicoandlisis, o sea la
relatividad de los conceptos de lo normal y lo patolégico.
Toda sociedad tiene sus desviaciones, a veces sus neuré-
ticos, y en todo caso sus inadaptados. Pero el que en una
sociedad sea considerado como inadaptado serd, en cam-
bio, quien alcance, en otra, el pinidculo de la jerarquia
social, pues el concepto de 1o normal varfa de una civili-
zacién a otra. L.a sociedad arapesh es una sociedad coope-
rativa. Toda la educacién de los nifios tiende a excitar
en ellos los poderes del amor, a eliminar la agresividad.
Lo patolégico, en sociedad tal, serd la expresién del
yo conquistador, sidico, brutal. Entre los mundugumor,
domina la hostilidad: hostilidad del hombre contra la mu.
jer y de la mujer contra el hombre, que se traduce por la
coexistencia de dos lineas, paterna y materna, para los
hijos de una misma pareja, seglin que pertenezcan a uno
u otro sexo; hostilidad de los hijos hacla los padres, que
se traduce en lucha por las hembras, rapto en los bosques,
y exhibicionismo del acto amoroso; hostilidad de los clanes
y de los grupos soclales, razén por la cual no se encuen-

187



tran, en lo que a los mundugumor se refiere, aldeag con
una plaza central y una casa de hombres, sino casas sepa-
radas, rodeadas de empalizadas, protegidas por el alambre
de pua de las prohibiciones. Kl nifio serd entonces criado
en la agresividad: y aquel que entre todos ellos sea més
megalémano, més s&dico, etcétera, serd también quien
triunfe en esa sociedad de competencia. En cambio, el
nific amable, carifioso, con sentido cooperativo, que era
el ideal de nifio bueno entre los arapesh, serfa allf un
inadaptado.

Esta parte de la obra de M. Mead, aunque tiene sentido
sociolégico, no tiene aplicacién, sin embargo, en el pro-
blema considerado en este libro. Podemos expresar la
misma critica que le hicimos a Horney, por ejemplo. No
hay que confundir la inadaptacién social con la inadap-
tacién mental. Sin duda, la primera puede proporcionar
un clima favorable para la aparicién de las enfermedades
mentales; pero no todos los inadaptados sociales son for-
zosamente neurédpatas. No hay por qué insistir acerca de
este punto, que ya ha sido tratado.

Otra observacién —ma4&s interesante en cuanto al psico-
andlisis y hecha por M. Mead— consiste en demostrar la
importancia de las formas arcaicas de la libido, oral o
anal, en algunas, por lo menos, de las poblaciones consi-
deradas. El chiquillo arapesh goza de toda libertad para
la defecacién y no se observa, en su caso, complejo anal.
En cambio, al cabo de algunos meses, es llevado por la
madre a la familia del padre u otros parientes politicos;
la madre lo visita a menudo y de esa manera la vida del
bebe estd ritmada por horas en que carece de ternura
maternal y por horas de compensacién. Cuando la madre
llega, da el pecho al nifio, lo acaricia, inclusive en las
partes genitales, se entretiene acaricidndolo con los labios,
chupa los dedos, la mano, los brazos, las rodillas de su
nifio... De allf el importante papel de la libido oral. El
nifio, en las horas de ausencia de su madre, continia el
juego de labios que aprendié de aquélla, juego que le sirve
de sustituto de la madre, como descarga de su sexualidad
no especifica. Y asf, al cabo del tiempo, se hallan trazas
de dicha libido: en la masticacién de betel entre los mu-
chachos, después de la iniciacién; en el placer que tendrén
las muchachas en pasar la boca por el cuerpo de sus nifios
cuando se convierten en madres; la importancia del beso
en los lablos, en los juegos eréticos. Margaret Mead va

188



mas lejos aun. Al estudiar la tentacién de la masturba-
cién entre los arapesh, sobre todo en el momento del paso
de lo sexual indiferenciado a lo genital, sefiala, en las cere-
monias de iniciacién del culto tamberdn, una institucién
destinada a impedir el onanismo en compafila y hacer
retornar la libido a la etapa oral; derivacién de la mastur-
bacién en la regresién de lo genital hacia lo bucal, hasta
tanto llegue el momento del matrimonio.

En resumen, Margaret Mead confirma, pero con mejor
técnica y mayor preocupacién por los hechos concretos
(aunque desgraciadamente no lieve el problema inclusive
al estudio de los suefios y los mitos), la sugestién de Mali-
nowski: la primacfa de lo sociolégico sobre 1o bioldgico en
el estudio de la sexualidad, la diversidad cultural de la
marcha de la libido, y el pluralismo de los complejos.

1v

Kardiner 1 conserva toda la metodologfa de Freud y gran
nimero de sus conceptos rectores, como los relativos a los
fenémenos de transferencia, desplazamiento, identifica-
cién, etcétera. Pero rechaza el exagerado biologismo de
Freud, la idea de la universidad de los complejos como el
de Edipo, la ley segun la cual la ontogenia es una repe-
ticién de la filogenia; en suma, toda la herencia que Freud
recibié de su época. Hay que desprender el psicoandlisis
del evolucionismo de la segunda mitad del siglo x1x para
que retome su verdadera fuerza, El problema de las rela-
ciones entre el psicoandlisis y la antropologia se plantear4,
pues, para Kardiner, lo mismo que para Margaret Mead,
dando primacia a lo sociolégico. Quiero decir que las ins-
tituciones (por lo menos las instituciones fundamentaleg)
son parte integrante del principio de realidad, y los indi-
viduos deben adaptarse a ellas. Ya no se trata de bus-
car los origenes de la sociedad, de explicar los hechos
sociales a partir de la libido sino, por el contrario, de ver
cémo y en qué medida las necesidades biolégicas del hom-
bre pueden adaptarse 0 no a la organizacién del grupo.
Pero dichas estas cosas, que sitdan a Kardiner en la co-
rriente de pensamiento que estamos siguiendo en este

1 A. KARDINER, The Individual and his Society, Nueva York,
1939 ; The Psyehological Frontiers of Society, Nueva York, 1945.

189



capitulo, nos es menester sefialar qué elementos nuevos
aporta con respecto a los autores precedentes.

Si bien Kardiner rechaza el biologismo de Freud y su
concepcién de los instintos, no por ello estd menos cerca
del biologismo que R. Benedict o0 que M. Mead. Kardiner
distingue, en los individuos, necesidades basicas o exigen-
cias, percepciones, impulsos, sentimientos y actitudes. No
es posible explicarlo todo a partir de la libido o de la
sexualidad. Bl hombre tiene otros instintos u otras ten-
dencias, igualmente poderosos, como la necesidad de sub-
sistencia o la necesidad de seguridad. Sin duda, Freud
tiene en cuenta la alimentacién, pero para incluirla en el
erotismo oral. Kardiner distingue ambos elementos: la
utilidad y el placer. Especialmente entre los primitivos, el
problema de la alimentacion se plantea a menudo en tér-
minos angustiosos y, en consecuencia, el psicoanilisis de
los pueblos calificados de inferiores debe tener en cuenta
la posible frustracién de la subsistencia. En tales casos,
se trata de un instinto tan primordial como el instinto
sexual. Lo mismo sucede respecto de la seguridad. El nifio
de pecho se distingue de los animales cachorros por el
hecho de mantenerse mucho més tiempo bajo la depen-
dencia de los padres; no puede vivir si no cuenta con los
cuidados de éstos; pero esa necesidad puede también ser
frustrada y dar lugar a derivaciones, a sublimaciones, o a
neurosis. Kardiner, en suma, substituye el monismo de la
libido por el pluralismo de los instintos o de las tendencias
humanas, la idea de un tipo Unico de frustracién por la
idea de la multiplicidad de frustraciones (lo cual puede,
inclusive, llegar a la frustracién de las tendencias socla-
les; es decir, de las necesidades que se originan en el valor
acordado en el grupo al status, a la riqueza, al prestigio,
etcétera); en fin, la concepcion de que todas las neurosis
tienen su punto de partida en desequilibrios, en conflictos
o regresiones de origen sexual, por la concepcién del plu-
ralismo de las neurosis.

Hay otro punto en el que Kardiner se halla més cerca
del psicoandlisis que los antropdlogos antes citados: el de
la correlacién entre los hechos sociales y los hechos psi-
quicos. Hasta ahora, hemos insistido en la primacia de lo
social. Pero si, a la inversa de Freud, Kardiner piensa que
no es necesario buscar el origen de las diversas institucio-
nes sociales en los mecanismos de defensa de la libido,
este autor cree, sin embargo, que ciertos hechos sociales

190



ce originan en las reacciones individuales. Desde este
punto de vista, es, entre todos los hombres de ciencia cita-
dos, el que mds cerca se encuentra de la sociologia psico-
analitica clésica. Hay accién y reaccién constantes de lo
social sobre lo psiquico y de lo psiquico sobre lo social, lo
cual hace que las necesidades bésicas, la sexualidad entre
ellas, deban adaptarse a las instituciones, a los ideales del
grupo; pero esa adaptacion, al frustrar ciertas tendencias,
al forzarlas a transferirse sobre otros objetos, a inventar
compensaciones simbdlicas, a su vez actua sobre la socie-
dad, modificando las instituciones existentes, creando una
mitologia y un folklore particulares. De alli la distincién
entre “instituciones primarias” e “instituciones secunda-
rias”. Las instituciones primarias, como las normas o las
costumbres de la educacién infantil, la organizacién de la
familia, las disciplinas bésicas de las tendencias oral, anal,
o genital, los sistemas colectivos de valores, y las facili-
dades o dificultades de la subsistencia producen, en el
curso de los primeros afios de vida, cierto tipo de com-
portamiento y cierta estructura psiquica. Reciprocamente,
el individuo, satisfecho o frustrado en sus mas hondas
tendencias, reacciona contra esas instituciones, para cam-
biarlas o crear otras, y se alivia de sus angustias imagi-
nando, por ejemplo, los Espiritus, o forjando mitos: tales
las instituciones secundarias.

Freud habia dividido la personalidad en tres fragmen-
tos superpuestos: el id —o libido reprimida—, el yo —do-
minio de la conciencia clara—, y el superyé —que es el
padre o el substituto del padre introyectado—. El error
de Freud al respecto consiste en haber partido de la neuro-
sis y, si bien es cierto que el superydé del neurédtico se
caracteriza por la severidad, y hasta por el sadismo, existe
también un superyé normal. En las islas Trobriand, el
amor y la proteccién de los padres no estan condicionados,
como entre nosotros, por la renuncia al placer; ni la acti-
vidad oral, ni la actividad anal, y menos todavia la genital,
son desaprobadas; en tales condiciones, se forma un super-
y6 en el cual el castigo no desempefia papel algunc y en
donde no interviene el miedo. Kardiner cree que el senti-
miento de vergiienza interviene en el superyé normal en
mayor grado que el sentimiento de inhibicién cruel; de-
clara que la disciplina (y no hay scciedades sin disciplinas,
si bien tales disciplinas no acttian siempre sobre los mismos
instintos o las mismas tendencias) actia bajo la forma del

191



deseo del nifio a ser protegido y a ser aprobado, no por la
identificacién del nifio con la personha encargada de la eje-
cucién de esa disciplina. Pero, por encima de todo, Kar-
diner no separa lo que Freud distingue. A la estratifica-
cién del yo y del superys, opone la personalidad total.
Y lo que demostrari en su obra es cémo reacciona el yo,
encarado como un todo, frente a las instituciones pri-
marias.

Llegamos, asi, al concepto dominante de Kardiner, que
constituye su mayor originalidad: la “personalidad bési-
ca”’, Bs menester distinguir en el individuo dos cosas
diferentes: la personalidad bésica y el caricter. El cardcter
es lo que distingue a una persona de otra, lo que consti-
tuye su originalidad. Pero como en un mismo grupo so-
cial todos los nifios han sido sometidos en su mé&s tierna
infancia a los mismos cuidados paternocs, a las mismas
disciplinas bé&sicas, y han sido educados segGn los mismos
sistemas de valores tribales o étnicos, naturalmente resul-
tard que todos los miembros de esa sociedad presentaran
rasgos comunes. “Las condiciones del medio y ciertos
aspectos de la organizacién social, incluidos en el califi-
cativo de instituciones primarias, crean para el individuo
los problemas basicos de adaptacién. Tales problemas lo
obligan a ciertos métodos de acomodacién, ya que se trata
de condiciones fijas e invariables. La falta de alimentos,
las prohibiciones sexuales, las disciplinas de tal o cual
orden son condiciones que el individuo no puede controlar
directamente; al respecto, s6lo le cabe adoptar una acti-
tud... Las constelaciones bésicas originales creadas en el
individuo por esas condiciones constituyen, desde el punto
de vista subjetivo, la estructura del yo, y desde el punto de
vista objetivo, la estructura de su personalidad bésica.” Se
advierte el adelanto realizado por este autor respecto de
Ruth Benedict, destacado claramente por R. Linton. Una
sociedad puede muy bien tener varios sistemas de valores
¥ no un paideuma Gnico. Los habitantes de las islas Mar-
quesas, por ejemplo, tienen una serie de instituciones
orientadas por la angustia de alimentacién, otras que se
refieren a la sexualidad y otras que son competitivas.
Estas diversas instituciones tridimensionales son, sin
duda, “congruentes”, pero la integracién no se concreta
exteriormente a los individuos, en un paideuma cualquie-
ra; se efect(ia en la personalidad bésica que esta condicio-

192



nada, a la vez, por dichos diversos érdenes de fendmenos,
econémicos o socialesl,

La conclusién se mantiene, empero, en armonfa con el
pluralismo de civilizaciones. A la diversidad de culturas
corresponde una diversidad de experiencias infantiles, y
a esta diversidad el pluralismo de “personalidades ba-
sicas”.

En la imposibilidad de encontrar, en un mismo hombre
de ciencia, cualidades de etnégrafo y de psicoanalista,
Kardiner procedié segln el sistema de trabajo cooperativo
uniendo, en sesiones comunes, a psiquiatras y antropdlo-
gos. El resultado de estas investigaciones colectivas apa-
recié en dos libros: El individuo y su socieded y Las
fronteras psicoldgicas de la sociedad. En el primero se
hallari un analisis de la civilizaci6n de las islas Marque-
sas y de los tanalas de Madagascar. Nos bastara un ejem-
plo. Lo que caracteriza a la primera de estas dos civili-
zaciones es, sobre todo, la falta de mujeres (hay cinco
hombres por cada dos mujeres) y, después de ello, la
escasez de alimentos, como resultado de sequias prolon-
gadas que crean angustia por la subsistencia. Cabe afiadir
la falta de cuidados que dispensan las madres a los nifios,
pues las mujeres, harto escasas, son naturalmente muy
apreciadas y no piensan sino en el amor, medio, para
ellas, de encumbramiento social y de dominio. Poca o
ninguna disciplina bésica, ni inhibiciones sexuales o exi-
gencias de obediencia. La falta de propiedad quita al
individuo un medio de realizar su personalidad por la
posesién de bienes propios. En la misma sociedad hay,
adem3s, otras instituciones, tales como la representacion
hostil de la mujer, la imagen de la mujer-hechicera, la
solidaridad entre varones, el embalsamiento de los muer-
tos, la antropofagia, una mitologia original y un tipo espe-
cial de neurosis que consiste, en lo que a la mujer se
refiere, en simular prefiez. No se puede relacionar direc-
tamente esta segunda categoria de instituciones con la
primera; no hay, en tal caso, vinculos analiticos entre
unas y otras. En cambio, se comprende facilmente c6mo
determinaron, las primeras, cierto tipo de personalidad
bésica y cémo, después, esa personalidad reaccioné dando
origen al segundo grupo de instituciones. Por ejemplo, el

1 Prologo de R. LINTON a The Individual and his Society,
op. cit.

193



ISLABS MARQUESAS
Estructura de Ia Instituciones
Instituctones primarias personalidad bésica secundarias
Proporcién entre
hombres y mujeres: 21 : 1 | Ansiedad. Miedo de | Representacién
ser comido, hostil de la mu-
Falta de cuida- jer, Vehini-hai1,
dos maternales
Celos de los hom-
bres.
L_Expresados‘ S6lo  cuando  se | Suicldlos y asesl-
embriagan. ngtos por amor.
Seguridad en los |Solidaridad mascu-
hombres. lina.
Suprimidos. | Odio hacia las mu- { Tabiles contra las
jeres. mujeres.
Relaciéon de los sexos: Homosexualidad,
Miedo de ser ex~ | Vehini-hal.

Hombres

e MU jeres

plotados por las

muferes.
Insatisfaccién se-
Xual.
Hostilidad entre
mujeres.

Miedo de gque los

Fanoas y Espirt-
tus familiares 2.
Brujerias contra
las mujeres, fa-
2oas.

Pseudociesia (pre-

nifios les sean | fiex simulada).
raptados.
Falte de alimentos:
—Técnicas de sub- | Métodos raclona-
sistenclas. les 3.
Ansiedad alimen-
taria.
Miedos hipocon-
driacos.
Miedo & la desin-
tegracién. Nombres mititiples,
Miedo de ser co- | Tabies alimenta-
mido. rlos.
E] alimento como
medio de exalta-
cién del Yo. Embalsamamiento.
Antropofagia.

Técnica de la dei-
ficacién,

Disciplinas basicas:

Ausencia Qe restricciones se-
xuales y de insistencia pa-
ra hacerse obedecer.

Libre evolucién de
la sexualidad.

Superyé: sentli-
miento de ver-
glienza.

Ausencia de per-
turbaciones se-
Xuales.

Ausencia de hiper-
trofia de los pa-
dres.

Pacllidad de rela-
clones con la di-
vinidad.
Precocidad.
Pandillas
fios.

de ni-

Kaioi 4.

194




Movilidad social:

Primogénito. Falta de ansiedad | Solidaridad mascu-
de explotacién por | lina: intercambio
los hombres. de bienes.

Jerarquia. Conflictos de pres- | Control del presti-
tigio atenuador. gio.

Propiedad: Falta de ansiedad; | Inexistencis de ro-

Comunal, ia propledad no| pos, excepto de
es un medio de | glimento.
realizar el pro-
pio yo,

Personal. Prestigio: goza de
prestigio quien es~
t4 bien alimenta-
do.

1 Vehini-hai: Espiritus de mujeres-ogros que rondan alrededor de los
nifics pequefios para devorarlos.

2 Fgnoas: Espiritus de hombres fallecidos que se convieriten en protecto~
res de las mujeres, a las que ayudan, y que hacen dafio a otras mujeres
cuando las primeras se lo piden. Nunca actian en perjuicio de los hombres.

3 Kardiner distingue el sistema racional que parte de la percepcién y
se orienta hacia el conocimiento cientifico de la realidad con miras a
dominar la naturaleza, del sistema proyectivo (en el sentido psicoanalitico
de la palabra: proyeccién) que parte de los complejos nucleares y va hacia
la proyeccién en imégenes miticas o hacia la racionalizacién (en forma de
ideclogias) *.

+ Kaqio1: Miembros de las pandillas de adolescentes, después de la pu-
bertad y antes del matrimonio.

* A. KarpINER, The Psychological Frontiers of Sociely, Columbia Unly.,
1045,

hecho de que la madre se ocupe poco y mal del bebe, al
contrario del padre o, inclusive, de los otros maridos, se-
cundarios, de la mujer, es causa de que el nifio elabore
una imagen hostil de la mujer y un sentimiento de con-
fianza en los hombres. La neurosis de la prefiez simulada,
con la idea de que el nifio que desaparece del Gtero ha
sido robado por un Espiritu masculino, el fanoa, destaca
la hostilidad reciproca de las mujeres y la animosidad del
hombre hacia el nifio que le roba su objeto sexual. Los
mitos de las reencarnaciones sucesivas, vinculados al cani-
balismo, evidencian la angustia de la personalidad béasica
ante la falta de subsistencia; es menester nacer poco a
poco, un trozo del cuerpo tras otro antes de tener su per-
sonalidad completa, tal como uno no se siente verdadera-
mente uno mismo sino cuando ha comido bien. De esa
manera, la necesidad de alimento es, en dicha sociedad,
maés importante que la libido. Inconscientemente (pues, so
pretexto de que Kardiner une el yo, el id y el superyd,
no hay que creer que éste no tiene en cuenta el incons-
ciente, pero el inconsciente es modelado por las institu-
ciones primarias, tal como lo consciente) la angustia ali-

195



mentaria se traduce por un mecanismo de defensa, para
impedir que ese cuerpo tan diffcilmente formado, ese yo
tan penosamente integrado, se disuelva; de alli la practica
del embalsamamiento. Ahora se comprende mejor la dife-
rencia entre las instituciones primarias —que representan
la accién de lo social sobre el yo— y las instituciones secun-
darias —que son creaciones reactivas del yo asf formado—;
“Las instituciones primarias son aquellas que suscitan los
problemas inevitables y fundamentales de la adaptacion.
Las instituciones secundarias son las que proceden de la
accién de las instituciones primarias sobre la personali-
dad basical.” El cuadro siguiente, tomado de Kardiner,
ilustra este esquema de accién y de reaccién.

Se le criticé a Kardiner el caracter abstracto de la idea
relativa a la personalidad basica. “Se trata”, dice Linton,
“de una desviacién del concepto clasico de personalidad:
su delimitacién se hace sobre el estudio de la cultura en
vez de realizarse sobre la base del estudio del individuo.
La estructura de la personalidad bé&sica representa el con-
Jjunto de los aspectos de la personalidad que parecen adap-
tados a las diversas instituciones concernientes a una cul-
tura dada. El concepto fue obtenido de un estudio de la
cultura, estudio relativo no sélo al contenido de esta ul-
tima, sino a la obtencién de los elementos componentes,
¥y que representa, en consecuencia, una abstraccién de tipo
semejante al de la cultura misma.” Jean Balandier va
méas lejos ain. La personalidad bésica no es el denomina-
dor comun de todos los individuos de un grupo dado, sino
el resultado de una deduccién. Se trata de obtener, de la
totalidad de instituciones primarias de una sociedad dada,
todas las consecuencias psicoldgicas posibles. La perso-
nalidad bésica constituye justamente esa totalidad. Pero
se trata de un maximo que, concretamente, no se realiza
jamds en esa totalidad. Ningin individuo est4 en con-
tacto con el conjunto de instituciones primarias del grupo
en que vive; a juicio de Balandier, ese concepto es ané-
logo al de ser social de Durkheim (por oposicién al indi-
viduo biopsicolégico en el cual se injerta este ser social)
o al Ego colectivo de Jung 3,

1 Prélogo de R. LINTON a The Individual and his Society,
op. cit.

2 J. BALANDIER, Ethnologie et Psychiatrie (Critique, IV,
1948).

196



La segunda critica —que por otra parte se relaciona
con la primera—, formulada también por Linton, arguye
que los nifios no son puestos en relacién con la totalidad
de una civilizacién, sino con diversos sectores de dicha
civilizacién, segiin la posicién que deben ocupar en la
misma. Los miembros de un grupo se dividen en cierto
numero de categorias: hombres y mujeres, jefes y stibditos,
sacerdotes y laicos, etcétera, y, en consecuencia, “la par-
ticipacion de un individuo en una cultura depende de su
posicién en la estructura social; es decir, de su status. En
la organizacién formal de cualquier sociedad, cada status
se asocia con una constelacién de determinadas expectati-
vaz de conducta.” Y sin duda, esos diferentes status estan
organizados de tal manera que las actividades de cada gru-
po forman con las de los demés un todo coherente. Ello no
impide (observa Linton) que no se pueda hablar de per-
sonalidad bésica con respecto a un conjunto cultural; la
misma debe variar con los status y no puede ser estable-
cida sino por los individuos que tienen un status comin.

En fin, si bien Kardiner ha multiplicado el ntimero de
tendencias que pueden ser frustradas, no por eso su psi-
cologfa deja de ser dindmica, calcada del psicoanélisis, en
cuanto a métodos y espiritu, y que de esa forma descuida
la psicologfa experimental. De allf la reaccién de los psi-
cblogos que se mantienen en la corriente clisical, Estos
reprochan a Kardiner el haber eliminado voluntariamente
de su obra el papel de la inteligencia y de la percepcién
clara, so pretexto de que tales funciones del conocimiento
no tienen ninglin interés para la sociologia. Empero, re-
conocen que Kardiner es menos culpable que los discipu-
los puros de Freud, ya que se vio obligado, a pesar de
todo, al final de su primer libro, a incluir, entre los ele-
mentos esenciales de la personalidad, la percepcién del
mundo, del id y del id en relacién con los demés.

En parte para responder a dichas objeciones, Kardiner
escribié su segunda obra, que completa y amplfa la pri-
mera. Linton habfa hecho observar que para dar sentido
concreto a la personalidad bésica se necesitaria “una serie
de estudios de individuos, verificados sobre el terreno por
investigadores competentes”. De alli, en las Frontiéres
psychologiques de la societé, el empleo de biografias de
indigenas, de “historiales biograficos” que nocs muestran

1 M. SHERIF y H. CANTRIL, op. cit.

197



c6mo los rasgos comunes debidos a la influencia de las
instituciones primarias tienen existencia definida combi-
nados con rasgos particulares, propios de cada uno de
aquellos cuya historia nos es relatada y cuya psicologia
nos es descrita. Sin duda, para que el concepto no sea
una abstraccién, serfa menester conocer a todos los indi-
viduos componentes del grupo, 1o cual es imposible. Sin
embargo, los historiales biograficos nos permiten corre-
gir en gran medida la primera impresién de abstraccién,
mediante una verificacién, en cierta medida experimental,
realizada sobre cierto nimero de miembros de dicho
grupo.

El primer libro de Kardiner respondia ya, en parte, a
la segunda objecién, la de la diversidad de los status. Esa
diversidad, nos dice, “no invalida el hecho de que, sea
cual fuere la sociedad, todos los individuos estdn someti-
dos a disciplinas determinadas... En otras palabras, una
cultura crea una érbita dentro de la cual se mueven todos
los individuos que la integran. Esa orbita estd formada
por las instituciones a las cuales se hallan sometidos todos
fos individuos que integran dicha sociedad. En esa 6rbita
se manifiestan evidentes diferencias, relativas al sexo, al
primogénito y al status. Pero afirmar que todas las mu-
jeres y todos los primogénitos de una cultura tienen el
mismo caracter serfa tan falso como imaginar que todos
los jefes de las diversas culturas tienen absolutamente el
mismo carfcter... La jerarquia de los status determina
diferencias en el caricter. Crea diferencias en cuanto a
la oportunidad de explotar a los demds, en cuanto al pres-
tigio y a la inmunidad respecto de ciertas prohibiciones
institucionalizadas; sin embargo, en la mayorfa de ellas,
la jerarqufa no influye sobre el caricter, a menos que esté
acompafiada de inmunidad con relacién a la influencia
de las restricciones y las disciplinas de log afios de forma-
cién”. No obstante, Kardiner advirtié inmediatamente, y
en forma mas acabada, el valor del argumento. El status
tiene, en efecto, repercusién en la educacién y, en conse-
cuencia, en la diversificacién de las personalidades béasicas.
Su segundo libro tendri en cuenta esto. Asi, al pasar de
las civilizaciones primitivas a las civilizaciones contem-
poraneas, nos sefialard que toda clase determina un tipo
especial de personalidad basica; con todo, también en esta
ocasién, este autor trata de demostrar que esas persona-
lidades son, en el fondo, similares. Por lo tanto, el papel

198



de la repercusién del status sobre la psique no estd aun
bien aclarado.

En cuanto a la tercera objecién —la de descuidar la
psicologia experimental—, el tiltimo libro de Kardiner res-
ponde a la misma utilizando el test de Rorschach. De-
muestra que dicha psicologia experimental, en el caso de
los indigenas de Alor, confirma los resultados obtenidos
en otros campos de investigacién, relativos a la deduccién
de la personalidad basica, tomando como punto de partida
las instituciones primarias de la cultura. A consecuencia
de ello, el concepto relativo a la personalidad basica se
considera ahora el resultado de la convergencia de tres
métodos: el método analitico, los historiales biogréaficos
y los datos de la psicologfa experimental. Afiadamos que
el ultimo libro de Kardiner nos lleva de la antropologia a
la historia social, y por ello, al final de este capitulo, en-
contramos nuevamente la sociologia propiamente dicha.
Los cambios de la civilizacién no abarcan, simultdneamen-
te, todas las instituciones; la organizacion doméstica, las
disciplinas bédsicas poseen una tenacidad que, por ejemplo,
las formas de organizacién de la actividad econémica no
tienen, por lo cual ciertos valores colectivos, las ideolo-
gias, la ciencia, o la religién, pueden transformarse sin
que ello implique ipso facto un cambio en la configu-
racién de la personalidad bésica. Se aprecia el esfuerzo
de Kardiner —que por otra parte esti en sus comienzos—
por ampliar consecuentemente su tesis y darle mayor
fuerza de conviccidn.

Kardiner tuvo el mérito, en primer lugar, de destacar
la importancia de la alimentacién entre los pueblos pri-
mitivos y de separar la necesidad de alimentos de la libido
oral; en segundo lugar, de sefialarnos la diversidad de las
frustraciones y, en tercer término, de insistir sobre la
reciprocidad de accién entre lo colectivo y lo individual.
En lo tocante a este punto, (no se habri excedido al es-
tablecer una distincién, en cierto modo radical, entre las
instituciones primarias y las instituciones secundarias?
Si sus definiciones al respecto son definiciones operato-
rias la cosa no reviste gravedad; pero si se piensa que
tado el sistema religioso, por ejemplo, o el folklore, no son
méis que un sistema de proyecciones o de transferencia
de tendencias frustradas, entonces la distincién carece de
validez. Que la personalidad bésica puede actuar sobre
la estructura social, determinar ciertas preferencias en las

199



relaciones entre el hombre y los dioses, orientar los mitos
en direcciones determinadas, es algo que no admite du-
das. Pero no hay que olvidar que la religién, la ma-
gia y la mitologfa forman parte de las instituciones pri-
marias que modelan al nifio. Existe estrecha vincula-
cién, por una parte, entre los ritos y las representacio-
nes religiosas, y por otra, con la estructura de la
familia, la organizacién de los clanes, etcétera. Marcel
Mauss se ha referido a las “sociedades totales” que deben
ser vinculadas con “el individuo total1” que sea la per-
sonalidad bésica la que aplique, por ejemplo, la nocién de
tabl a tal objeto con preferencia a tal otro; convendremos
inmediatamente en ello. Pero la idea misma de tabt, co-
mo caracter contagioso de lo sagrado, y como inhibicién
fundamental de la actividad, es institucién esencialmente
primaria. Margaret Mead lo destaca cuando habla de la
educacién de los nifios en las islas de Oceanfa; los padres
permiten gran libertad de realizacién a las tendencias in-
fantiles, siempre que éstas no se opongan a los tables del
grupo, sin embargo. Y, reciprocamente, las experiencias
infantiles, que han actuado sobre los individuos y alte-
rado su comportamiento, pueden volver a influir en la
estructura de las familias que formen més tarde y en la
educacién, el cuidado que den a sus propios hijos, el modo
en que impartiradn las disciplinas basicas a estos tiltimos;
en suma, pueden influir sobre las instituciones considera-
das primarias, cuando esos individuos formen, a su vez,
una nueva familia y tengan hijos. Sin duda, Kardiner ha
esbozado demasiado bruscamente, en su esquema explica-
tivo, las instituciones primarias, la personalidad béasica y
las instituciones secundarias; y simplific6 el conjunto de
los procesos de vaivén, de interpenetraciones mutuas de
lo psiquico y de lo social. Tal es, a nuestro juicio, la criti-
ca fundamental que debe hacérsele.

1 M. MAuss, Rapports réels et pratiques de la psychologie
et de la sociologie (Journ. de Psychol,, 1924).

200



SEGUNDA PARTE

POSICION TEORICA DEL PROBLEMA
DE LAS RELACIONES ENTRE EL
PSICOANALISIS Y LA SOCIOLOGIA






CAPITULO VIII

EL NEUROTICO, EL NINO Y
EL HOMBRE PRIMITIVO

EL PSICOANALISIS no nos interesa por si mismo, sino por su
aplicacién en sociologfa. Ahora bien, los soci6logos con-
temporéaneos parecen distinguir, en el psicoandlisis, entre
método y contenido doctrinal, para utilizar el primero y
rechazar el segundo. Sin duda, hemos descubierto, en el
curso de los dltimos capitulos, claras diferencias de pen-
samiento entre un Fromm, por ejemplo, y un Kardiner.
Pero, en rasgos generales, todos consideran la constitu-
cién de una metodologia como el mis importante aporte
del psicoandlisis; y esa metodologia se basa en el empleo
de los procesos morbosos en la explicacién de los hechos
sociales normales. Hemos visto que Lasswell utilizaba
casos clinicos para comprender mejor las motivaciones de
la politica y para dar base cientifica a su clasificacion de
los tipos politicos. Ruth Benedict define ciertas formas
de civilizacién por comparacién con ciertas formas de neu-
rosis, y Margaret Mead observa la relacién existente entre
la diversidad de culturas y la mayor o menor permeabili-
dad de los individuos a las alteraciones mentales; su idea
de que lo normal es relativo en clertos grupos sociales
se basa, pues, en parte, en la similitud existente entre
ciertos ideales colectivos y ciertos comportamientos mor-
bosos. Muchos de los sociélogos que hemos citado, si no
recurren, para decirlo con propiedad, al método patolégi-
co, se valen de conceptos —tales como el de retorno de
lo reprimido o bien de la racionalizacién— que Freud de-
dujo del estudio de los enfermos. Kardiner mismo, que
critica la sociologia psicoanalitica porque se funda en da-
tos puramente clinicos, no deja de establecer compara-
ciones con hechos patolégicos cuando se trata de aclarar
algunos de estos conceptos.

203



En cambio, casi todos los hombres de ciencia eliminan,
por completo o parcialmente, la doctrina de la libido, ya
sea porque afiaden a lo sexual otros factores, otros ins-
tintos u otras tendencias -——tales como la necesidad de
alimentos o de seguridad social—, ya sea porque no acep-
tan siquiera la existencia de una sexualidad pregenital.
Margaret Mead, empero, constituye excepcién. Pero, en
general, aplican a las diversas tendencias humanas —in-
clusive las tendencias sociales— los conceptos de Freud
referentes a la represién, la frustracién, la sublimacién o
la racionalizacién. En sintesis, separan de la teorfa de la
libido todo el aparato conceptual del freudismo, para uti-
lizarlos en dominios distintos. Ahora bien, respecto de
ello creemos que es mucho y muy poco, a la vez, lo que
la sociologia moderna aporta al psicoanélisis. Mucho, por-
que acepta esa obsesion de lo patolégico; muy poco, porque
reduce al mfinimo el papel de la sexualidad en la vida
social. Debemos, por lo tanto, volver sobre ambas cues-
tiones, y considerar sucesivamente las relaciones de la
sociologia con el métada y con la doctrina de los psico-
analistas.

I

Era un procedimiento constante de IFreud y de sus dis-
cifpulos el explicar los hechos sociales tomando como pun-
to de partida datos patoldgicos: el totemismo, por ejem-
plo, por medio de las fobias animales; el mito del héroe,
segin la “fabula familiar” paranoica; los tabties, por las
obsesiones, y asf sucesivamente. Jung descubre el origen
de la fabricacién del fuego al estudiar la perforacién mas-
turbatoria de un enfermo; y la “neurosis altruista” llevé
a Reik a su teorfa de “la incubacidén”. Ante tal forma de
proceder, Descartes habria vuelto a exclamar sin duda,
como en su Discurso del Método: “;Diantre! [Estén
locos!”

Pero no hay que apresurarse a establecer criticas,
pues si bien algunos textos pueden inducir a error, los
freudianos jamas identificaron lo morboso con lo social.
Inclusive, tuvieron buen cuidado de sefialar, cada vez,
las diferencias esenciales, y el mismo Freud llegd a em-
plear, para acabar de una vez con los equivocos, el término
“caricatura” para designar las formaciones patol6gicas. La
enfermedad es una caricatura de lo social, ¥ no lo social

204



mismo. Los psicoanalistas se limitan a afirmar que la en-
fermedad constituye una lente de aumento que permite
ver mejor y analizar mejor ciertos procesos gociales, que,
de otro modo, serian dificiles de comprender. También
en biologia, si bien se utiliza el microscopio para conocer
mejor la estructura del protoplasma, no se lo confunde
con el protoplasma que se observa a través del citado
instrumento. La enfermedad vendria a ser, en cierto mo-
do, el microscopio de la sociologia. Por otra parte, lo que
preocupaba al antiguo psicoanéalisis era el problema de
los orfgenes. Las instituciones tienen, detris de si, un
largo pasado; son vida cristalizada; pero para comprender
cémo pudieron surgir un dfa, hay que ver cémo los neu-
réticos inventan, para su propio uso, tabues, sistemas
complicados de prohibiciones o ceremoniales, ritos pro-
pios del acostarse, del caminar o de bajar por la escalera.
Hemos captado en lo profundo el proceso de creacién de
los ritos mégicos o el de los tabtles de los hombres primi-
tivos. Lo patolégico representa entonces lo social in statu
nascendi. Con otras palabras: el neurdpata estd obligado
a resolver cierto nimero de problemas complicados que
el primitivo debié resolver otrora, y las soluciones que en-
cuentra no resultan tan diferentes como pareciera en un
primer momento: en el fondo son del mismo tipo. Asj,
es posible utilizar unas para aclarar las otras.

Queda pues entendido que los casos morbosos no son,
en la mente de los psicoanalistas, mis que material o
instrumento de descubrimiento. Pero todo instrumento
tiene su teorfa y el sabio nunca observa la realidad a
través del instrumento material, hecho de madera, hierro,
vidrio o cobre, sino a través de la teorfa légica y mate-
matica del “aparato”. A cada instante se ve obligado a
efectuar toda una serie de correcciones. Por lo tanto, si
se observa lo social a través de la patolégico, la investi-
gacion debera realizarse también a través de una teoria
de lo patolégico. De ese modo, nos vemos llevados a
preguntarnos cudl es la teoria psicoanalitica del instru-
mento “patologia”.

En términos generales, tal teorfa consiste en la afirma-
¢ién de que no hay sino diferencia de grado, y no de na-
turaleza, entre lo normal y lo anormal. Ahora bien, esta
teorfa no es un descubrimiento del psicoanailisis. Se re-
monta a Claude Bernard y se refiere g la biologia: “Las
leyes de la salud son iguales a las leyes de la enfermedad.”

205



Antes que Freud, ya la aplicé Ribot a la psicologia, y
agregé el principio de la progresién inversa de la enferme-
dad con respecto a la constitucién de la personalidad hu-
mana, ya que la enfermedad destruye primeramente las
capas mas recientes del yo para llegar gradualmente a las
més antiguas. Freud, ya se Ve, se sitlla o se afirma en
toda una tradicién que no ha dejado de dar frutos. Mas
aan: adversarios tan decididos del psicoanélisis como el
doctor Pierre Janet se valen igualmente de los hechos
patolégicos para comprender las conductas sociales: la
megalomania, para los origenes del poder politico y de las
jerarquias sociales; los sentimientos de dominacién por
la formacién de la personalidad y su desprendimiento
progresivo de la conciencia colectiva triball. En suma,
en el dmbito de la sociologia propiamente dicha, Marcel
Mauss, a su vez, reconocié la importancia de la psiquia-
tria en la explicacién de ciertos fenémenos primitivos,
tales como la muerte por hechiceria o por la conviccién
de haber violado un tabu 2.

No obstante, a pesar de tan notable acuerdo entre sabios
procedentes de todos los puntos del horizonte cientifico,
hay, en el seno mismo de esa doctrina, algo asf como una
contradiccién. 8i la enfermedad es regresién de lo maés
reciente hacia lo arcaico, 1o que se ve afectado ante todo
es, precisamente, lo social. Todo grupo nos obliga a cierto
ntimero de acciones: es necesario adaptar la propia con-
ducta a la conducta de los demé&s; es menester hablar,
responder, saber, obedecer en algunos casos, negarse en
otros, luchar, para imponerse. “Cuando estamos solos”,
dice Janet, “no nos conducimos de la misma manera que
cuando estamos con alguien”; conversar con un ser ima-
ginario, fruto de nuestra fantasfa, y que hace cuanto que-
remos, que obedece a nuestros menores deseos, es més
descansado que conversar con seres reales, que no reac-
cionan frente a nosotros tal como desarfamos. En sinte-
sis: la vida social es complicada. La persona dotada de
fuerzas psiquicas saldrd del paso facilmente, pero el en-
fermo se caracteriza por su escasez de recursos, y, para
ahorrarse acciones que le cuestan esfuerzos, prefiere re-
fugiarse en la soledad. ;Cémo podr4, por lo tanto, lo pa-
tolégico explicar lo social, si lo que define los trastornos

1 P. JANET, L’évolution psychologique de la personnalité,
Paris, 1929,
2 Journal de psychologie, 1924.

206



mentales es, precisamente, la evasién de lo social? Se
alegaré que lo dicho vale més contra el doctor Janet que
contra Freud. Pero se puede ir més lejor y oponer, a la
concepcion psicoanalitica de la identidad de lo normal y
1o patolégico, la tesis totalmente contraria.

Creo que el punto de partida de esta nueva concepcién
debe serle atribuido a Augusto Comte. Segin Comte, la
sociedad se basa en una doble solidaridad: la de los hom-
bres de una misma generacién entre s{ —el orden— y la
de las generaciones entre si —el progreso—. Mientras esa
doble solidaridad sea respetada, por medio del altruismo
y la veneracién, todo marcha bien; tales los perfodos or-
génicos. Pero no bien el individuo se rebela contra la
Humanidad, se entra en los periodos de crisis. Audiffrend,
en los Archives d’anthropologie criminelle, utilizé en psi-
quitrfa la citada sociologia y, prosiguiendo la concepcién
antiindividualista de su maestro, definié la locura como
un exceso de subjetividad: es insano quien rechaza las
creencias colectivas y se crea un pensamiento tan perso-
nal que escapa a toda coincidencia con el pensamiento de
los demas. Este subjetivismo absoluto es continuacién
y consecuencia de ese desarrollo del individualismo
que Comte ya habia sefialado. En el fondo, segin
Lévy-Bruhl, se puede atribuir a esa corriente comtiana la
teorfa de la conciencia morbosa enunciada por Charles
Blondel. Lo puramente subjetivo estd aqui identificado
con la cenestesia. Pero el hombre debe comunicarse con
los deméas hombres, por la mimica o por la palahra; sélo
que al comunicar sus sentimientos a través de los cuadros
sociales, los transforma. No obstante, puede ocurrir que
las perturbaciones cenestésicas parezcan imposibles de
definir en términos corrientes, y que sea menester inven
tar un nuevo lenguaje: se dird que uno ha muerto, que
se es dos en uno, que se tiene una pila eléctrica en las
entrafias, que se tiene un brazo de vidrio, quebradizo, et-
cétera. En tal caso, ya no se piensa como todo el mundo,
uno se separa del pensamiento social, se inventa un pen-
samiento personal, que no es posible comunicar, y de ello
resulta que la diferencia entre la conciencia normal y la
conciencia morbosa ya no consiste en una diferencia de
grado, sino en una diferencia cualitativa, una diferencia
de naturalezal,

1 CH. BLONDEL, La conscience morbide, Paris, 2¢ edicién,
1928.

207



Entonces, el método patolégico, que postula la ident.~
dad de las leyes de la salud y de las leyes de la enferme-
dad, no puede ser utilizado, ya que no tiene aceptacién
uninime; en consecuencia, todo 1o que se construyé segin
dicho método puede ser puesto en duda en cualquier mo-
mento.

Pero hay una segunda y posible utilizacién de dicho
método, otra teoria del instrumento: la del nuevo psico-
anéalisis. Este nuevo psicoanilisis que es mucho més pru
dente que el primero. Pues no explica lo normal por lo
patolégico. Se mantiene en el dominio de lo patolégico.
Si la conciencia morbosa es, como vimos, la que no puede
adaptarse a lo social, cuanto menos podré servirnos para
comprender mejor los demés casos de inadaptacién en la
colectividad. La neurosis continta siendo el microscopio
que nos permite aumentar los fenomenos, pero el campo
de su aplicacion se halla ghora limitado a un terreno cla-
ramente definido: el de la patologia social. Si las enfer-
medades mentales se caracterizan por el conflicto entre lo
cultural y lo libidinoso o al menos lo bioldgico, el enfermo
podra también servirnos para ver las dificultades de la
insercion de lo cultural en lo individual y el mecanismo
de esa insercién. En el fondo, asi es como se utiliza el
método en los mds recientes trabajos psicoanaliticos. Cuan-
do no se encuentran neurosis en una civilizacién determi-
nada, se dird que las instituciones estdn reguladas de tal
modo que la adaptacién social es ficil; y si en una civi-
lizacién como la nuestra las neurosis se multiplican, se
dird que esa multiplicacién es la prueba de que los engra-
najes sociales estdn mal ajustados entre sf, que son con-
tradictorios, De esa manera, se vinculan las comproba-
ciones de Malinowski —con respecto a los trobriandeses—
y las de Margaret Mead -—acerca de los indigenas de Sa-
moa— con las de Fromm, Horney o Alexander sobre
nuestra civilizacién occidental. En segundo lugar, ya que
la neurosis es definida sociolégicamente como la desvia-
cién del término medio estadistico o el apartamiento de
los valores corrientes de la cultura estudiada, se lle-
gard a una teorfa relativista, la cual ya ha sido
expuesta en paginas anteriores. Habra tantos tipos de en-
fermedades mentales como tipos culturales haya, y quie-
nes son congiderados enfermos en tal sociedad serdn hé
roes en otra, como sucede con los paranoicos entre los
kwakiutl. Asi, 1a ausencia o la presencia de neurosis y la

208



naturaleza de éstas constituirdn elementos de definicién
o de caracterizacién —que figuran entre los méis impor-
tes y més sugestivos— de la sociedad orgénica o contradic-
toria y del paideuma cultural.

Sin embargo, también en este caso corresponde adoptar
precauciones, que no siempre son observadas. En primer
lugar, los antropélogos deberfan tener en cuenta el factor
demogréafico. Es evidente que en las organizaciones tri-
bales pequefias, que cuentan sélo con una poblacién limi-
tada, serd una casualidad el encontrar neurdticos en
numero elevado. La ausencia de casos patoldgicos ma-
nifiestos no significa tanto buena adaptacién social como
debilidad demogréfica, poca extensién y falta de pobla
cién del territorio. En segundo términe, no hay que con
fundir las neurosis con las constituciones individuales: la
exaltacion del valor de la persona, de la agresividad, de
la bisqueda de grandeza, con la paranoia, por ejemplo.
Por 1ultimo, hay un abismo entre la inadaptacién social y
la inadaptacién neuropitica. Mucha gente se adapta di-
ficilmente a ciertas normas y valores y sufre por esta cau-
sa, sin caer en la locura por eso. Si, en consecuencia, el
método patolégico conserva su actualidad, el planteo co-
rrecto de la “teorfa del aparato” queda adn por hacer.

Tratemos, pues, de abordar nuevamente esa teorfa, y de
ver dénde, como, y en qué medida puede el sociélogo va-
lerse de los resultados de la psiquiatrfa. Limitémonos al
mundo de las sociedades no civilizadas y preguntémonos
en qué medida puede lo social expresar, encarar, o expli-
carse por hechos patolégicos. Malinowski, después de
haber observado que entre los trobriandeses “los médiums
son seres que fingen sus cualidades extraordinarias,
més que individuos anormales”, afiade que no sucede lo
mismo en las islas Amphelett, donde tuvo la impre-
sién, en cambio, de toparse con “una comunidad de
neurasténicos”. Claro que la neurosis no estid uni-
versalmente distribuida; pero si no se particulariza en
ciertos individuos, ;no serd acaso porque estad difundida
por doquier? Si no se internaliza en ideas delirantes en
todo el mundo, ;no serd acaso porque se exterioriza en
formaciones sociales, porque halla una forma en las ins-
tituciones existentes? En sus reflexiones sobre los indi-
genas de Nueva Guinea, Spitz hace esta interesante obser-
vacién: que entre nosotros el individuo debe adaptarse a
la sociedad, en tanto que en otros pueblos més primitivos la

209



sociedad es la que se adapta al individuo neuropético:
los hombres introvertidos o que tienen el complejo de
castracion estin autorizados a llevar ropas de mujer; la
agresividad estd sublimada en homosexualidad licita, la
neurogis goza de proteccién social y le ha sido concedido
un papel, una funcién, un status en la organizacion del
grupo 1. Se advierte a qué conclusiones arribamos: que lo
social puede, en ciertos casos, explicarse por hechos pato-
l6gicos, ya que la sociedad se modela sobre el neurdpata
o lo sitGa en un conjunto cultural, en vez de encerrarlo
en un asilo, como se acostumbra entre nosotros. La liber-
tad del enfermo tiene, forzosamente, consecuencias socio-
l6gicas; la prueba de ello nos la ofrecen nuestras regiones
rurales: tiempo atras, el débil de espiritu, como se decia,
o el idiota tenia un papel en la vida del villorrio; él era
quien se comunicaba con lo sobrenatural y podia, por
sus gestos o palabras mAs o menos incoherentes, proveer
elementos de apreciacién para adivinar lo futuro.
Havelock Ellis demostré claramente que el eretismo
sexual estd menos desarrollado entre los primitivos que
entre la gente civilizada; pero justamente por ser mas
débil, es necesario excitarlo previamente, con danzas or-
giasticas, con ceremonias obscenas o ldbricas, con misicas
inervantes. Ahora bien, nada tiene de extrafio que tales
ritos acaben por afectar también los nervios y originen,
junto con el eretismo, psicosis o neuropatias2 Por su
parte, Raoul Allier ha insistido mucho sobre el lugar que
ocupa la magia en las poblaciones no civilizadas, y sobre
el de las sociedades secretas, con sus barbaros ritos de
iniciacién. El ayuno, las sevicias, las brutalidades de que
son victima los candidatos a la iniciacién, la idea misma
de un cambio de personalidad pueden acarrear consecuen-
cias a la salud mental 3. Pero ;qué dirfamos cuando pasa-
mos de los adolescentes de la tribu a los hechiceros? Para
llegar al Akhoung, el hechicero debe permanecer varios
dias atado al cadaver del hombre al que ha matado, su
boca sobre la de éste, su cuerpo contra el cuerpo en des-
composicién, y sin beber ni comer. Aunque sus nervios

1 Debate sobre el informe de Leuba acerca de la familia
neurédtica (Rev. frang. de psychanal., 1936).

2 HAVELOCK ELLIS, Etude de psychologie sexuelle, 11, L’im-
pulsion sexuelle (apéndice), Paris, 1921,

3 R. ALLIER, Le non-civiligé et nous, Paris, 19217.

210



sean menos excitables que los nuestros, ;cémo podria salir
de tal situacién sin gritos extéticos ¢ sin alucinaciones? 1
Muchos médicos coloniales hablan de la sugestionabilidad
o de la mitomania de los primitivos. Tal sugestionabilidad,
tal mitomania, no tienen mas fuente que ese trastorno
sancionado por la sociedad, ese cultivo colectivo de la
excitacién erdtica o de la excitacién mistica, con gran
perjuicio del equilibrio mental. Se me dird que dichas
ceremonias s6lo ocupan parte de la vida del salvaje y que
los citados trastornos son pasajeros. En realidad, dejan
huella permanente; baste como ejemplo la mitomania de
los hechiceros. Cuando un hechicero australiano cura a
un enfermo, esconde un guijarro en la boca, para simular
después que lo extrae del cuerpo del paciente y decir que
es el mal extraido de las entrafias del cliente2 En ver-
dad, no hay charlatanismo en tales casos, ya que ese mis-
mo brujo, cuando se enferma, recurre a los cuidados de
otro hechicero, que lo libera del mal en la forma indicada.
Cuando un hechicero negro afirma que por las noches se
convierte en leopardo, y en realidad no hace sino cubrirse
con una piel de leopardo, tampoco miente: se engafia a
si mismo, se siente participe de la condicién de leopardo.

Con todo, una vez mas, el neurdpata no se encuentra
apartado de la sociedad o descuidado por ésta. Por el con-
trario, es utilizado por dicha sociedad, aceptado, encargado
de una funcién 1til: se le da un status de hechicero o de
conductor del grupo. Pero, entonces ;quién no se da
cuenta de que sus delirios, sus manfas, sus obsesiones,
pueden incorporarse a lo social, objetivindose en nuevos
ritos o en las ceremonias, y que los procesos de creacién
de gestos colectivos pueden seguir una linea paralela a los
procesos neuropdticos, y que el freudismo, en tal caso,
pero s6lo en ese c¢aso, puede tener cierta razén al buscar
en las instituciones de los primitivos la exteriorizacién de
fenémenos patolégicos? Becker y Bruner sin duda lo intu-
yeron cuando procuraron salvar la teorfa de Freud scbre
los origenes del totemismo, diciendo que era acaso obra
de hechiceros méas o menos neurdticos y que, en tales con-
diciones, el totemismo muy bhien puede expresar objetiva-

1 R.-P. TrILLES, Le¢ totémisme chez les Fan, Biblioteca An-
thropos, 1912.

2 HUBERT y MAUSS, op. cit.

211



mente las ideas delirantes que se manifiestan también en
la neurosis .

No llegaremos a afirmar tanto, pues el lugar de la ini-
ciativa en las sociedades llamadas inferiores no llega a
la formacién de complejos culturales tan complicados y
tan ricos como el totemismo. Pero sabemos que los hechi-
ceros de las tribus indias de América del Norte pueden
imponer nuevas danzas, tables, o canticos, creados en
suefios o en las alucinaciones provocadas. Sabemos que
el mesianismo indio ha sido obra de profetas gue meta-
morfosearon la mitologfa corriente en un sentido de agre-
sividad hacia los blancos 2. En consecuencia, hay toda una
serie de hechos sociales que se explican tomando como
punto de partida hechos patolégicos. Pero también esta
vez, como siempre, hay penetracién reciproca entre lo
individual y lo social, y en consecuencia entre lo pato-
légico y lo normal. Si se estudian los delirios de los enfer-
mos de hoy en dia, se advierte que, contra las ideas comun-
mente aceptadag, no dejan de recurrir a representaciones
colectivas: delirios religiosos, delirios demoniacos, delirios
espiritistas, inclusive delirios seudocientificos 3. Conforme
al psicoanAlisis, debemos distinguir el contenido manifiesto
de las ideas latentes de la locura; el contenido manifies-
to es dado por la sociedad, pero orientado por la libido. Asi
también en el caso de los pueblos primitivos. Las nove-
dades aportadas se incorporan al complejo cultural, em-
plean las imagenes del medio social y, en consecuencia,
si parte de lo social se explica por la neurosis, parte de
la neurosis se explica reciprocamente por lo social.

Por otra parte, la explicacién seglin lo patolégico esta
estrictamente limitada a los casos que acabamos de citar,
por supuesto. No hay que confundir lo artificial o lo con-

1 H. BrckeR y D, K. BrRUNER, Some aspects of Taboo and
Totemism (Journ. of Social Psychol., 1932).

2 De manera general se hallari: 1°) en M. FRIEDMANN,
Uber Wahnideen im Vilkerleben, Wiesbaden, 1991, una serie
de datos sobre la importancia de los hechos patoldogicos en las
diferentes sociedades, y 2°) en VIERKANDT, Fiihrende Indivi-
duen bei den Naturvilker (Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft,
1908), que cita también cierto nimero de innovaciones debidas
a individuos manifiestamente neuréticos, una serie de datos
acerca del papel creador del individuo en la sociedad, referidos
todos a los pueblos primitivos.

1 R. BasTipE, Psiquiatrie social (en castellano), México,
1949.

212



vencional con lo morboso, ¥, so pretexto de que la sociedad
es lo convencional contra lo natural, imaginarse que toda
construccién social es, por ello mismo, morbosa. Lo mismo
que, con el pretexto de que la racionalizacién sigue proce-
sos anélogos a los de la razén razonadora, imaginar que
cuanto hay de racional en la sociedad y, en particular, en
el dominio de los hechos juridicos o politicos, es simple
racionalizacién. La diferencia entre lo normal y lo pato-
l6gico, como diferencia de naturaleza y no de grado, es
aquf capital. En un caso, la inteligencia se somete al prin-
cipio de placer; en el otro, al principio de realidad. Lo
social no tiene, pues, origen patolégico. o explicable en
términos patolégicos, o incluso por analogia con fend-
menos patolégicos, sino en las circunstancias, harto raras,
en que lo social emana de personas enfermas.

Por dltimo, ya que hemos hablado de la relatividad de
lo anormal y de lo morboso segfin los diversos tipos de
sociedad o las diversas civilizaciones, cabe tener en cuenta
la diferencia entre las neurosis actuales y las neurosis
primitivas. Hay gue explicar lo arcaico por lo arcaico y
no por lo actual o, si se prefiere, recurrir a las causas
inmediatas y nunca a las causas remotas. Con estas restric-
ciones, y dentro de estos limites, el método patolégico
puede resultar Gtil.

II

Al definirse la neurosis por la regresién de la libido o
las fases primitivas de su desarrollo, 1a teoria patolégica
freudiana lleva también a explicar las formaciones socia-
les a partir de la psicologfa infantil. De allf un nuevo
problema: jen qué medida la mentalidad del nifio ilustra
acerca de la mentalidad del hombre primitivo?

Es menester sefialar que Freud no es el tinico que se
vale de esta analogia. Piaget, por ejemplo, que a veces
es comparado con Freudl, encuentra también, en los pri-
meros estadios de la vida mental, las mismas explicacio-
nes maégicas o animistas, las mismas participaciones mis-
ticas, acciones a distancia semejantes a las de los no civili-
zados. Los guijarros blancos de los chiguillos o de las
chiquillas estudiados hacen crecer los nenftifares: el 50l es

1 M. SuzriF y H. CANTRIL, op. cit,

213



grande porque después de haber sido fabricado por el
hombre, crecié. La moral del nific es andloga a la del
primitivo; la ley ética ideada como ley de la naturaleza:
“Para el primitivo, el universo moral y el universo fisico
forman uno solo; la norma es, a 1la vez, ley del universo
y principio de conducta. Por ello, el crimen amenaza el
equilibrio del universo mismo y debe ser misticamente
anulado por una conveniente expiacién. Pero esta idea
se encuentra en el centro de la representacién del mundo,
en ¢l nifio.” El puente se rompe al pasar el nifiito malo que
ha robado manzanas; es la naturaleza quien castiga al cul-
pable, segiin una especie de justicia inmanente, inscrita
en las cosas. Finalmente, el nifio, lo mismo que el primi-
tivo, no separa su yo del no-yo; como diria Freud, tiene
mentalidad narcisista.

Pero, ;en qué medida podemos valernos de tales ana-
logias? En realidad, el hombre primitivo no se parece al
nifio; el pequefio primitivo es quien tiene la misma men-
talidad que el pequefio civilizado de nuestros dfas. Sélo
que, en los no civilizados, se produce el curioso fenémeno
de “consolidacién” de esa mentalidad infantil, en tanto
que la sociedad actual, con sus grupos heterogéneos, des-
poja a nuestros nifios de ese primero y maéagico pensa-
miento. Piaget, al estudiar el papel de la compulsién de
los adultos, advirtié que ésta, lejos de ayudar al nifio a
adqguirir su autonomia intelectual o moral, lo retiene, por
el contrario, en el realismo primario de la mentalidad pri-
mitiva. Por ejemplo, “la regla de no mentir impuesta por
el adulto le parecera tanto més sagrada, y exigir4, a sus
ojos, una interpretacién tanto més objetiva cuanto que, de
hecho, no corresponde a una necesidad real e interior de
su espfritu”. Asimismo, por serle impuesta esta regla
mientras é1 se halla en el estadio mistico, el nifio com-
prende la ley moral en un orden trascendente, exterior a
la familia, la pone en el mismo plano que a los fenémenos
fisicos, y la identifica con las compulsiones de la natura-
leza. Ahora bien, lo que caracteriza a las sociedades pri-
mitivas es el hecho de que los nifios aprenden solos, en
general, por imitacién de lo que ven; no son castigados,
no reciben verdadera educacién. Pero en el momento de
la iniciacién, bruscamente, las compulsiones sociales mas
duras se abaten sobre ellos, en tanto que justamente se
encuentran todavia en plena mentalidad infantil. El1 resul-

214



tado de esta compulsién, que se wverifica en este mo-
mento de su desarrollo intelectual, fijara para siempre el
pensamiento en el narcisismo. “Los rasgos principales
de la mentalidad primitiva se explican por esta conjun-
cién de la psicologia del nifio y la compulsiéon ejercida por
las generaciones, entre si; la mentalidad primitiva serfa
asf una refraccién de la compulsién social a través de la
mentalidad infantil.” Por el contrario, la sociedad moder-
na se basa en la cooperacién. El nifio escapa en parte a
la compulsion de los adultos para divertirse con sus cama-
radas; aprende a respetar las normas libremente consen-
tidas. Se ve obligado, en los distintos grupos de los que
forma parte, a discutir, a reaccionar ante las opiniones
ajenas, y a criticarse a si mismo para marchar al unisono
con el pensamiento comun. Sale asi, poco a poco, del nar-
cisismo egocéntrico para encaminarse, en la escuela, hacia
el pensamiento cientifico, y en el &mbito de los juegos,
hacia una moral de autonomfia.

La compulsién, cuando se ejerce sobre un pensamiento
egocéntrico, puede transformar el egocentrismo en socio-
centrismio; ‘“una modificacién semejante es de naturaleza
tal que puede cambiar las representaciones, pero no trans-
forma la naturaleza de las mismas... En la medida en que
el nifio aprende a obedecer o a respetar a sus padres, a
veces ocurre que les atribuye cantidad de poderes que se
atribuia anteriormente a si mismo... lo mismo sucede en
el caso del primitivo: en lugar de ponerse en el centro
de todo, como el nifio, o, mas modestamente, de transfor-
mar en centro a sus propios padres, el adulto primitivo
coloca alli a su grupo social (pero los procedimien-
tos mentales puestos en juego son exactamente los mis-
mos en ambos casos). Entre el nifio que determina el
curso del sol o de la luna corriendo por un prado y el Hijo
del Cielo, que fija el curso de los astros dando una vuelta
en torno de su palacio o de su reino, ;jexiste diferencia?...
Por opuestos que puedan parecer a primera vista el pensa-
miento saturado de sociedad propio de las sociedades ge-
rontocraticas, de solidaridad mecanica, y el pensamiento
egocéntrico del nifiito se advierte, al analizarlos, que pre-
sentan importantes mecanismos comunes”. Asi, la gran
diferencia entre la adolescencia del primitivo y la del civi-
lizado estriba en que, en el segundo caso, es el momento
de la liberacién, y en el primero, como consecuencia de

215



la compulsién iniciatoria, el momento de la cristalizaciéon
definitiva de la subjetividad 1.

Como se ve, las explicaciones de Pilaget dejan en pie la
posibilidad de aplicacién del psicoandlisis infantil en el
estudio de los hombres primitivos. Cuando el freudismo
define la iniciacién por la eliminacién del complejo de
Edipo, ¥y cuando afirma que esa eliminacién se efectda
ya sea por la derivacién de la libido sobre la mujer, o sobre
los compafieros, ya por una regresién hacia formas mas
arcaicas del erotismo, no se estd muy lejos, en el fondo
(salvo en el caso de la heterosexualidad), del pensamiento
de Piaget.

Sin embargo, al mostrar la influencia de la sociedad
sobre la linea de evolucion de la mentalidad infantil, Pia-
get nos sugiere que la diversidad de condiciones del am-
biente es mds creadora ain de lo que él sefialé. En efecto,
Piaget generaliza arbitrariamente y determina dos mun-
dos alli donde es menester buscar multiplicidad mas rica.
En muchas poblaciones primitivas, los nifios forman, antes
de la iniciacién, pandillas de juego, que eligen jefes,
organizan expediciones; hay en consecuencia una educa-
cién cooperativa, llevada a cabo por ellos mismos, del tipo
de la que Piaget estudia en los civilizados. Incluso, a
menudo se ha explicado la violencia de los ritos de ini-
ciacién, la brutalidad de las sevicias, el terror de las mé4s-
caras, como reaccién de log viejos, amenazados en su ge-
rontocracia, en contra de esta camaraderia cooperativa 2.
Asimismo, al margen de la iniciacién, la educacién existe
entre los primitivos, en virtud de la impregnacién del me-
dio social, en virtud de todas las influencias que los nifios
reciben del grupo en que viven. No hay, pues, desarrollo
espontineo del pensamiento infantil bruscamente inmo-
vilizado, en una etapa de su desarrollo, por ceremonias
petrificantes. Por doquier y siempre, a partir del naci-
miento, de una u otra manera, lo social colabora con lo
individual en la formacién de la personalidad, y si hay
diferencias entre el primitivo y nosotros, como las hay

1 P1AaGeT, Lo représentation du monde chez Uenfant, Paris,
1926; La cousalité physique, Paris, 1927; Le jugement mo-
rol chez Uenfant, Paris, 1932, Y el texto redactado en la 3»
Semana Internacional de Sintesis (L’individualité, Paris,
1933).

2 Hutton WERSTER, Primitive Secret Societies, segunda edi-
cién, Nueva York, 1932,

216



entre los primitivos, se debe a la diversidad de lo social
que colabora con el mismo individuo. Por lo tanto, nos
parece imposible poder explicar los comportamientos pri-
mitivos por los datos de la psicologfa infantil actual, pues
no se puede separar rigurosamente lo bioldégico de lo colec-
tivo, que lo moldea desde las primeras semanas de la vida
e interfiere con él, al punto de que no se distingue ya la
costura que los ha unido.

Esto no significa que no puedan utilizarse en sociologia
los datos de la psicologfa infantil. Pero no hay que com-
parar al adulto primitivo con el nifio civilizado; hay que
comparar al adulto primitivo con el nifio primitivo. Hay
que mantenerse siempre en el mismo dominio cultural, en
el terreno de la misma civilizacién. Hecho éste que ha sido
bien comprendido por Kardiner cuando demuestra que la
personalidad bisica es funcién de las instituciones prima-
rias y varfa, en consecuencia, de uno a otro tipo social.
Podemos criticar a Kardiner por su eleccién de institucio-
nes primarias e instituciones secundarias, pero su prin-
cipio rector es justo. De allf que no se puedan explicar
sin error los hechos sociales de los pueblos no civilizados
por lo que sabemos sobre los chiquillos de la clase bur-
guesa de nuestra época y de nuestro Occidente. En cam-
bio, si se parte de la conducta infantil de esos mismos
primitivos, es posible aclarar los hechos sociales en cues-
tibn. Margaret Mead tiene razén al comenzar siempre sus
investigaciones antropolégicas por los ritos de nacimiento
y al seguir el ciclo de vida desde la primera educacién
de la criatura hasta la iniciacién y el matrimonio, etapa
tras etapa.

El freudismo no aceptarfa este punto de vista y obje-
taria, sin duda, que lo gue estd socializado es la parte
externa del yo, en la costra superficial y no la libido. El
superyd y el yo bien pueden embeberse de elementos socio-
16gicos; lo reprimido, es decir, el id, queda, justamente por
su condicién de reprimido, fuera del alcance de la colec-
tividad, continGla en estado puro y en consecuencia es
siempre el mismo, tanto en un nifio primitivo como en un
nifio civilizado. La personalidad béasica de Kardiner puede
variar de una civilizacién a otra; queda el tenebroso pozo
del inconsciente, en el cual dicho autor se niega a zam-
bullirse. Bergson también distingufa entre el yo super-
ficial, que es la pelicula socializada del ser, y el yo pro-
fundo, verdadero. Ahora bien, la convergencia de las

217



misticas nos ensefiaba que la intuicién de ege yo profundo,
por sobre la heterogeneidad de las culturas, es en todas
partes idéntica a sf misma, porque constituye la corriente
de una misma vida, lo espiritual de un mismo Dios. El
problema que se nos plantea estriba, pues, en saber si lo
social estd superpuesto solamente sobre lo viviente o si,
por el contrario, desciende a todos los tramos y hasta a los
mias intimos y los més ocultos. El psicoandlisis aceptara
facilmente la diferencia de los “yoes” del primitivo y el
civilizado, y la de los diferentes primitivos entre si, pero
para afirmar con tanto mayor fuerza la identidad del
inconsciente.

Lo que Malinowski quiso demostrar, justamente, en con-
tra del freudismo, es el pluralismo de los inconscientes.
Lamentablemente, su demostracién se resentia, segiin diji-
mos, por la debilidad de la técnica utilizada. Pues Mali-
nowski se neg6 a partir de los contenidos manifiestos para
analizar las ideas latentes. No hay que descuidar los pro-
cedimientos del psicoanélisis para criticar al freudismo,
pues la critica se muestra entonces ineficaz. El psi-
coanilisis nos proporciona una técnica adecuada para
llegar a realidades que se hallan ocultas y son, por defi-
nicién, inaccesibles a la introspeccién; nos proporciona
un método de exploracién de lo inconsciente, el anélisis de
los suefios. Nos vemos, pues, llevados por nuestro propio
estudio critico a intentar una comparacién de los suefios
y de las imigenes oniricas a través de las diversas civili-
zaciones, para ver si esta comparacién nos conduce a la
unidad o al pluralismo de lo inconsciente.

Tal estudio nos mostrara, ademaés, en el uso de los sim-
bolos, una posibilidad de separar lo social de lo libidinoso,
y la imposibilidad de explicar el primero, no obstante lo
que pensaba Freud, por lo segundo. Se trata de dos érde-
nes de fendmenos diferentes, que bien pueden interferirse,
tal como dos rfos pueden mezclar sus aguas, pero cuyas
fuentes son distintas: uno de dichos fendmenos, en la
animalidad; el otro, en la interpretacién de conciencias.

218



CAPITULO IX

SOCIOLOGIA DE LOS SUENOS

1

({EN qui MEDIDA pueden interesar los suefios al socidlogo?
Segin parece, durante el suefio la sociedad disminuye la
presién que ejerce sobre el individuo. Freud y Halbwachs
estian de acuerdo en este punto. El primero nos habla de
una disminucién de la censura, que deja pasar més facil-
mente los deseos reprimidos durante el estado de vigilia;
el segundo se refiere a la desapariciéon de cuadros sociales
de la memoria, lo cual determina gue las imégenes de la
fantasfa no sean ya reconocidas como recuerdos. No obs-
tante, Hallbwachs no cree que la ruptura entre el yo y la
sociedad sea total: “No creamos enteramente los hombres,
los objetos ni, tampoco, las situaciones del suefio; todo ello
estd relacionado con nuestra experiencia de la vigilia; es
decir, que volvemos a ver, en el estado de soledad a que
nos reduce el suefio, todo aquello que ha atrafdo nuestras
miradas o modificado nuestros sentidos mientras esté-
bamos en contacto con nuestros semejantes. Ademads, no
s6lo volvemos a ver esas imégenes, sino que las recono-
cemos ... ya que les atribuimos un sentido y podemos ha-
blar de ellas al despertar, es decir, interpretarlas segin no-
ciones comunes a los hombres de nuestro grupo. Ello signi-
fica, pues, que por lo menos una parte de los habitos de
la vida social subsiste en la vida de los suefiosl.” Del
mismo modo, Freud no s6lo considera nuestro pensamiento
onirico como la expresiéon de nuestro yo més profundo,
sino que piensa que los simbolos utilizados por ese pensa-
miento tienen significacién colectiva idéntica para todos
los hombres, que se encuentran tanto en los mitos como

1 M. HALBWACHS, Les cadres sociaux de la mémoire, Paris,
1925, p. 81,

219



en las pesadillas, al punto de que serfa posible elaborar
un dicclonario universal de las mismas!. Jung nos lleva
alin mé4s lejos: el suefio nos hace descender al inconscien-
te racial de la humanidad.

A intentar una sociologia de los suefios nos alientan,
pues, quienes méas han insistido sobre lo que aquéllos
tienen de caracteristicamente individual. Ante todo, es
innegable que la significacién del sueiio depende del tipo
de civilizacién. En las sociedades antiguas y en las no
civilizadas, el estado de suefio no estd dristicamente sepa-
rado del estado de vigilia. Por el contrario, las fantasfas
nocturnas se incorporan a la trama de la existencia y se
confunden fraternalmente con las percepciones del mun-
do sensible. Lévy-Bruhl brinda al respecto una documen-
tacién tan rica que no vale la pena insistir sobre el
tema 2 Pero, ;qué se deduce de ello? Ocurre que los sue-
flos proporcionan al primitivo la solucién de problemas
que le plantea su propia cultura y, asf, le permite situarse
mejor en el Ambito de su sociedad. Por ejemplo, aqui el
suefio es el que consagra al hechicero, ese suefio en el que
vio arrancadas sus entraflas y clavado en su carne el
trozo de cuarzo méigico 3; més alls, el suefio revela, en el
transcurso de las ceremonias de iniciacidn, el totem indi-
vidual, y establece, en consecuencia, el status social de la
persona en una estructura de conjunto4 Y aun cuando
el indigena se separe de una tribu para incorporarse a una
sociedad nueva, tal como la Iglesia cristiana, el suefio suele
ayudarlo a dar el salto decisivo y le otorga fuerzas sobre-
naturales para desatar sus viejos vinculos sociales y con-
traer otros nuevosS. En resumen: entre los pueblos pri-
mitivos, los suefios tienen una funcién social. En cambio,
en nuestra civilizacién moderna, la ruptura entre el mun-
do nocturno y el mundo diurno es total. Y dado que
durante el estado de vigilia nos preocupan, a cada instante,
los problemas planteados por la existencia social, y que

1 &, FRrEUD, Traumdeutung, Viena, 1900; p. 313 y p. 488
de la trad. franc., Paris, 1926.

2 H. LEVY-BRUEL, Les fonctions mentales dans les sociétés
inférieures, Paris, 1910, y Mentalité primitive, Paris, 1923.
QEQHUBERT y MAuss, Mélanges d'histoire deg religions, Paris,
1 .

4 FRAZER, Totemism and Exogamy, Londres, 4 vol., 1910.

5 R. ALLIER, Psychologie de la conversion chez les peuples
non civilisés, t. I, Paris, pp. 1925, 374-384.

220



éstos son miiltiples, pues pertenecemos a miltiples circu-
los sociales —doméstico, religioso, politico, sindical—, no
nos queda sino el suefio para evadirnos del mundo y refu-
giarnos en el dominio de lo mégico. El suefio asume en-
tonces un sentido de evasién. Sin duda, nuestra distinciéon
s6lo es legitima en términos generales. Existen, inclutiive
en nuestra sociedad, gentes que interpretan sus suefios
para hallar en ellos ciertas respuestas, y también hay
entre los primitivos, junto a los suefios culturales, dicta-
dos por las normas sociales, y en cierta forma tipificados
(representaciones colectivas), suefios que podriamos con-
siderar de evasién. Pero, en general, los civilizados que
consultan las clases de los suefios no son muchos y per-
tenecen, precisamente, a determinados grupos sociales.
En cuanto a los hombres primitivos, suelen sofiar poco L.

Los tipos de suefio son asimismo funcién de la densidad
social o, si se lo prefiere, de los conceptos de “comunidad”
¥y “sociedad”. L.a compulsién social, el control de la comu-
nidad, son tanto mas fuertes cuanto el medio es mas pe-
quefio, més replegado sobre sf mismo: en un pueblo, por
ejemplo, o en un villorrio, més que en una inmensa me-
trépoli. Por lo tanto, en esos centros pequefios, las ten-
dencias sexuales, que son més severamente reprimidas por
una opinién puntillosa y reticente, bullen en los abismos
del inconsciente y se liberan en parte durante el suefio.
Tenemos as{ un fenémeno analogo al de las famosas ten-
taciones de San Antonio respecto del dominio religioso.
Lo cual hace que la tesis de Freud sea més o menos legi-
tima o més o menos falsa, segin los medios sociales.

El contenido mismo de los sueflos parece depender, en
cierta medida, del grado de integracién del individuo en
un grupo determinado. Segin una encuesta hecha por
Mademoiselle Combes 2, ciertas descripciones de suefios
citados por Foucault3, y una antigua investigacién que
hice sobre mis propios alumnos, se deduce que los suefios
relativos a cuestiones de estudios son raros en los malos
alumnos de ambos sexos, més frecuentes en las jévenes
(no deportistas) que, en general, son muy aplicadas en
clase, o en los buenos alumnos del sexo masculino. El
psicoandlisis nos ensefla que, en los adultos, el material

1 Cf. Malinowski, por ejemplo, acerca de los trobriandeses.
2 M. CoMBES, Le réve et la personalité, Paris, 1932,
3 M. FoucAuvLr, Le réve, Paris, 1906.

221



de los suefios es proporcionado sobre todo por la vida de
familia, por las interrelaciones en el seno del grupo do-
méstico, aunque esas preocupaciones sociales asuman, para
expresarse, formas simbélicas. Por Gltimo, los suefios de
las personas religiosas, a menudo consignados en las bio-
graffas de los misticos, prueban que, si en el comienzo las
tentaciones son muy fuertes, cosa que testimonia la difi-
cultad de romper con el medio social anterior, las ima-
genes de lujuria se atentian después para desaparecer
totalmente cuando se llega al estado teopatico!. En suma:
cuanto més integrados estamos en una sociedad, una
escuela, una familia, una Iglesia, méis material onirico se
nos ofrece. Cuanto menos vinculados estamos a ello, me-
nos sofiamos al respecto.

Tal vez estas consideraciones sean atn excesivamente
generales. Debemos, pues, preguntarnos, para demostrar
mejor la accién de la cultura sobre los suefios, si los sue-
fios no difieren de una a otra sociedad. Los chinos nos per-
miten una primera comparacién. Ellos, en efecto, han con-
servado antologias de suefios: y, cosa curiosa, los autores
de tales antologias han llegado ya a una teoria casi freu-
diana: “el hombre perfecto no tiene suefios. El hombre
satisfecho no tiene deseos; he alli por qué no tiene suefios.
E1 hombre comin, en secreto, tiene deseos ilimitados; he
alli por qué se agita y suefia”. Pero el andlisis de esos
suefios (por ejemplo, los de El cofrecillo de jade) nos re-
vela que entre los chinos la estructura del “yo” es idéntica
a la nuestra ya sed el deseo de castrar al padre cruel (se
suefia que se le arrancan los cuernos a un macho cabrio),
sea el miedo a ser uno mismo el sujeto de la castracién (se
pierde una espiga de trigo, se tiene en las manos un papa-
gayo con las alas quebradas), sea en fin, en las mujeres,
el miedo a la posesién o el deseo de engendrar por via
oral (se suefia que se traga el sol y que, de ese modo, se
es fecundada) 2. Empero, la citada identidad de estructura
no tiene nada de sorprendente, ya que estamos conside-
rando una sociedad patriarcal, en la cual la autoridad co-
rresponde al padre; he alli, pues, una primera conclusién
que puede ser admitida. Los tipos de sociedades semejantes
tendrédn suefios similares,

1 R. BASTIDE, Les problémes de la vie mystique, Paris, 1931,
2 SOULIER DE MORANT, Les réves étudiés par les Chinois
(Rev. frang. de Psychan., 1934).

222



Hemos mencionado ya el anilisis de los suefios de los
trobriandeses hecho por Malinowski. Se trata de una civi-
lizacién muy diferente de 1a nuestra, de caracter matriar-
cal, cl4sico, y serfa interesante saber si el cambio cultural
implica un cambio de suefios. Malinowski cree que si. Pa-
ra él, la mayor parte de los suefios de dichos indigenas
son como los de los nifios, expresién de deseos elementa-
les, muy simples, que nada tienen que ver con la sexua-
lidad, cuando por casualidad suefian. Casi todos sus suefios
eréticos son suefios de incesto entre hermano y hermana:
“Aunque el incesto entre hermano y hermana inspire el
mais profundo horror, una violacién a la exogamia del clan
se presenta como cosa tentadora y deseable... También
los suefios que tienen como asunto el incesto de clan son
muy frecuentes.” Sin duda, se recordarid que hemos cri-
ticado esa interpretacién de Malinowski de atenerse al
contenido manifiesto del suefio y desdefiar lo que para
un psicoanalista es mds importante: las ideas latentes.
Esas ideas latentes se disimulan bajo el disfraz de sim-
holos vy, en consecuencia, el prohlema que se nos plantea
es el de saber si las mismas imagenes oniricas tienen igual
significacién en todas partes. Seligman opina que sf; sus
investigaciones abarcan las mas variadas culturas. En to-
das partes, a juicio de 6}, la moneda serfa simbolo de los
excrementos (papues, melanesios, ashantis; en Siam, en
Arabia; entre los kiwais de Nueva Guinea); el padre esta-
rfa simbolizado siempre por el emperador, el totem, los
monstruos miticos, los espiritus canibales, el sol; la ma-
dre, por una iglesia, una gruta, y entre los indios norte.
americanos, también por la luna. El falo, por todos los ob-
jetos alargados, como el bastén entre los indios, el cuchillo
ritual de la desfloracién entre los australianos. El naci-
miento, por el agua, tanto entre los dagombas de Africa,
como entre los kwakiutl de América o los tikopias de Po-
linesia. El traumatismo del nacimiento, por la vagina
armada de dientes, entre los ainus y los kiwais, en Amé-
rica del Norte, De esta identidad de simbolos, Seligman
deduce la identidad de complejos, tales como el de Edipo,
en toda la humanidad L

La conclusién es por demés apresurada. Pues aunque
se aceptara la identidad de significacién de las imAagenes

1 SELIGMAN, Los sueiios en los pueblog no-europeos (Journ.
of Roy. Anthr, Ingt., LXV, 1924).

23



oniricas, ello sélo probaria la identidad del espiritu hu-
mano, la semejanza de las leyes generales de la imagina-
cién; la identidad de simbolos no implicarfa ipso facto
similitud de complejos. Lo que interesa al sociélogo no
es el establecimiento de una clave universal de los suefios,
sino saber c6mo estdn organizados en conjunto esos sim-
bolos. Puede haber imdgenes del padre, de la madre, de
falos o de vagina, sin que la estructura onfrica, la relacién
de las iméagenes entre si, exprese deseo edipico alguno. Y
mas aun: Seligman observa que los simbolos de la madre
son mdas dificiles de hallar en las poblaciones mas primi-
tivas que en las otras y lo mismo ocurriria respecto de
log 6rganos genitales femeninos. De ello deduce lisa y
llanamente que es sefial de que el incesto maternal, de
todos los deseos, es el més violentamente reprimido. Pero
el psicoandlisis de Freud no nos autoriza a creerlo. Cuan-
do un deseo es reprimido, al no poder manifestarse, se
busca simbolos. La rareza del simbolo maternal serfa, por
lo tanto, una prueba en favor de la tesis de Malinowski,
segln la cual el complejo de Edipo no existe entre los
primitivos. Se pueden confirmar estas consecuencias por
investigaciones més recientes, como las efectuadas en
Estados Unidos, las que prueban que suefios y complejos
varfan de uno a otro grupo étnico de emigrantes, de una
a otra clase social 1, Asi, nuestra sociologia de los suefios
avanzaria méis profundamente ain en la revelacién de la
importancia del factor social. A cada tipo de civilizacion
corresponderia un tipo particular de suefios. Seligman,
por otra parte, sugiere ademis otra importante ohserva-
cién: la atinente a la relacién entre los simbolos y los usos
tribales o étnicos. El padre es ora el emperador, ora el
totem, ora el sol, seglin consideremos una sociedad poli-
tica organizada, clanes totémicos, o pueblos de mitologia
astral, El 6rgano sexual masculino es ora el bastén del
indio, ora el cuchille ritual del australiano. Lo cual equi-
vale a decir lisa y llanamente que la sociedad interviene
hasta en ese dominio, orientando las compulsiones del
inconsciente a elegir tal determinada imagen de objeto
perteneciente al acervo cultural del grupo. Esto reviste

1 Ver, por ejemplo, A. W. GREEN, The Middle Class Child
and Neurosis (Amer. Social. Rev., 11, 1946), En la clase
media polaca se observan menos neurosis en los nifios gue en
la clase media norteamericana pura, pues alli la familia no
absorbe la personalidad.

224



capital importancia; oportunamente volveremos a ocupar-
nos de ello. ,

No podemos, en efecto, insistir sobre ese articulo de
Seligman, pues cabe hacerle la misma critica formulada
con respecto a Malinowski en un capitulo precedente:
falta de verdadera documentacién. Se nos dan conciu-
siones cuando lo que pedimos son suefios bien determi-
nados y el psicoandlisis de los mismos, realizado por un
psicoanalista, segiin el método de las asociaciones libres.
Esto es justamente lo que nos ofrece Lincoln. La riqueza
de su documentacién, la preocupacién cientifica de sus
andlisis, quizd nos permitan, consecuentemente, llegar
maés lejos con nuestra sociologia L

Lincoln centré sus investigaciones en los suefios de los
indoamericanos de América del Norte, y puso especial
cuidado en distinguir las tribus que més puras se man-
tuvieron de las que, por contacto con los blancos, se ha-
llan en plena desintegracién; ademds, afiade a ese primer
distingo una segunda discriminacién, pues diferencia los
suefios dictados por la sociedad de los suefios puramente
individuales. Asi, tenemos cinco tipos de suefios dife-
rentes:

19) los suefios culturales y los suefios individuales de
las areas tradicionales en donde ambas clases de suefios
se consideran importantes para la vida y el futuro del
nativo: ottawas, menominis, kwakiutl, thompson;

2°) las 4reas donde sélo se atribuye importancia al sue-
flo cultural: crows, blackfoot, yumas;

3?) las 4reas donde no se registran suefios culturales,
en las que no hay sino suefios individuales, pero que
reflejan la cultura del grupo més que los intereses del
sujeto: navajos;

4°) las dreas donde los suefios del individuo no refle-
jan ya, en su contenido manifiesto, la cultura del grupo,
porque esos individuos han abandonado, transitoriamen-
te o no, las tradiciones de su pueblo: ciertos navajos y
algunos kwakiutl;

59) las 4areas de desagregacién de la antigua cultura
amerindia, en donde el suefio s6lo expresa, por tal razoén,
problemas individuales: los modernos yumas del Colo-
rado, los ottawas de los bosques, los wintus de California.

1 Jackson Steward LINCOLN, The Dreams in Primitive Cul-
tureé, Londres, 1935,

225



Los primeros de dichos suefios, los suefios culturales,
son los que el grupo impone al individuo y tienen, en
consecuencia, finalidad social; en ese suefio, el indio re-
cibe la revelacién de su totem, o su antepasado exige un
sacrificio o recompensa al durmiente brindandole {ér-
mulas maégicas, nuevas dangas, cantos, y hasta herra-
mientas. E! primitivo apela también a los suefios para
saber qué nombre debe adoptar en una sociedad secreta,
si inicia o no una guerra, si debe salir de caza. Ademads,
dada su importancia social, no se puede librar el mundo
nocturno al capricho de la imaginacién; la sociedad debe
intervenir para guiar en determinada direccién la fan-
tasia onirica, para darle un modelo al durmiente, y lo
consigue por procedimientos diversos: por autosugestién
lograda en virtud de todo un periodo de ayunos, aisla-
miento y torturas, que fuerza al sujeto en cuestién a
concentrar su atencién en un tnico campo de pensa-
miento (crows, blackfoot, kwakiutl, indios del rio Thomp-
son); o bien por sugestién formal de los hechiceros del
grupo (yumas, mohaves); o por sugestiéon formal de los
parientes (ottawas, menominis, ojibways). Aunque, se-
glin se advierte, Lincoln coincide con nuestra sociologia
y demuestra la importancia del factor cultural, piensa
que todos esos suefios impuestos pueden ser reducidos
al complejo de Edipo. En efecto: para él, es el Antepasado
Ancestral o el Totem, cual substituto del padre, quien apa-
rece en las sombras de los suefios y concede al durmiente
los dones o los medios necesarios para afrontar la vida y
convertirse en miembro de la sociedad. En consecuencia,
los suefios expresan el deseo de recibir fuerza falica de
parte del padre. Cabe observar que en general tales sue-
flos se tienen en la pubertad, cuando el individuo dehe
renunciar a sus actitudes infantiles con respecto a sus
padres, y la visién es, entonces, una renuncia a la fa-
milia: se apela al Antepasado Ancestral, con el propésite
de hallar, en la identificacién con el padre primitivo,
una vida en armonfa con el medio social. Confirmacién
de lo expuesto serfa el caso de los bordaches, indios
gue se visten y se conducen como mujeres y que se ¢om-
portan piublicamente como homosexuales, Los citados sue-
fian con la luna, simbolo maternal o femenino, que ex-
presa simbdlicamente que el joven se ha identificado con
la madre en vez de identificarse con el padre (ogallas,
siux).

226



S8i pasamos ahora de los suefios culturales a los suefios
individuales, debemos distinguir entre el contenido mani-
fiesto ¥ las ideas latentes. El contenido manifiesto se re-
fiere, en general, a la vida cotidiana de los nativos, como
se deduce no sélo de los estudios de Lincoln, sino también
de la clasificacién de ciento diecisiete suefios hecha por
la sefiorita Blackwood en las mismas tribus:

Muerte y espiritus de muertos ................ 38
Hechos de la vida diaria ..... et tee e, 20
Suefios sexuales ........iiiiiiiiiiiienn veee.. 18
Alimentacién ..........c... 000 ceerersaaes 14
Luchas y combates ....... e eeeieaaas cerees 12
Animales ........c000.un.. e ieecasteseaeanes 12
Hacer una excursién ......... evaeerieane... 10

Caer desde cierta altura .......... e
Subir una montafia ......... e
Dormir ..........couv... e Ceereeeeeaas
Cambiar de residencia, o lo contrario .........
Incapacitacion fisica ................ e
Miccibén, defecaeién .......... e e
Nacimiento, lactancia .............. N
Meterse en el agua para lavar ........... e
Volar por los aires ........ s s e
Ceremonias y danzas ....... et

WWOWWh TR -1©

Si se va més lejos se advierte igualmente que, al estar
la vida cotidiana del primitivo repleta de lo social, com-
pletamente saturada por la colectividad, la diversidad de
culturas se transparenta claramente en el contenido de
esos suefios; asimismo, en el caso de los indios muy vin-
culados con los blancos, evidencian disgregacién de las
costumbres, asimilacién a otra civilizacién, e incluso es-
fuerzos de sintesis entre lo antiguo y lo nuevo. Lo social
invade, pues, los suefios. Pero, jtraspasa la corteza super-
ficial de las im&genes? ;Penetra hasta las profundidades
del inconsciente? ! Para saberlo, la mejor manera de pro-

1 Es curioso observar que ciertos amerindios, tales como los
indios hurones, habian llegado a una concepcién de los suefios
bastante aproximada a la de los chinos y a la teoria de Freud:
“Ademas de los deseos que nosotros sentimos comunmente,
que son libres o por lo menos voluntarios..., los hurones
creen que nuestra alma tiene otros deseos, ya naturales, ya
ocultos, y dicen que nuestra alma hace conocer por medio de
los suefios esos deseos naturales.” (LALEMENT, Relation des
Jésuites de la Nouvelle France & Quebec, 1856).

27



ceder consiste en examinar uno de los ejemplos de Lin-
coln y, también, el comentario psicoanalitico hecho por élL:

Suefio N¥ 3. Sueiio de Hastecen Hal, “Una familia de osos,
padre, madre y un par de cachorros, lo persiguen por un
desfiladero flanqueado por altas paredes. Su familia se halla-
ba con él. Los osos cayeron y en el lugar donde éstos sc ha-
llaban aparece un hombre. La escena cambia y el hombre
estd ahora de pie en el esiribo de su auto. De pronto, Hasteen
Hal y €l hombre se encuentran sentados en el auto; uno de los
neumdticos estd averiado. El hombre coloca el neumdtico de
repuesto. El coche parte y enfila una ruta asfaltada; el hom-
bre sigue siempre en el estribo. Cuando llegan a la ruia
principal, Hasteen Hal se despierta.

Asociaciones. Hasteen Hal habia tenido una disputa con
algunos indios, con motivo de una venta de ganado a un co-
merciante. Los indios no habian visto la operacién con buenos
ojos. “He alli eémo empezé todo.”

Los osos eran los indios que me combatian.

El hombre que colocd el neumditico era un hechicero, que
habia “orado” para protegerme,.

Antes de que el hechicero orara, yo habia sufrido contra-
tiempos con uno de mis hijos y con mi ganado.

Un rayo cayd sobre mi rebafio,

Llamé a un brujo para que, con sus oraciones, nos prote-
giera: a mi, a mis hijos, a mi rebafo.

Después de esas oraciones, ya no tuve contratiempos. Nunca
escuché palabras pronunciadas para ofenderme.

Desde entonces, todo marché bien. Mi rebafio se multiplicé,
mis hijos no volvieron a enfermarse.

Conforme con el suefio: ereo en todo eso.

Resumen analitico. La interpretacién del suefio consti-
tuye una racionalizacién. Los osos representan, en efecto, un
grupo familiar (aparte de su familia). Haber escapado de
los osos significa que Hasteen Hal habia deseado escapar
de deseos culpables, inconscientes, referentes a sus padres
(oso padre y madre).

Sentimiento de culpabilidad debido a la operacién comercial
que le reporté prosperidad respecto de los demas indios.

La aparicion del hechicero (la plegaria) después de los
accidentes sufridos: tales accidentes han sido considerados
como un castigo de los deseos culpables respecto de sus pa-
dres; de alli la necesidad de recurrir a los servicios curativos
del hechicero. Ha habido proyeccién de la ansiedad y necesi-
dad de castigo sobre la naturaleza y sobre los acontecimientos
exteriores.

Neumadtico reventado y veparado por el hechicero: curacién
de los deseos inconscientes negativos.

228



Después de haber reparado el neumitico, el hechicero con-
tinda acompafiando & Hasteen Hal y el coche se desliza por un
pavimento muy llano: “transferencia”, sobre el hechicero, de
afecto y gratitud (como padre simbélico), por haberle per-
donado sus deseos culpables y haber devuelto la prosperidad
a la familia. El hecho de que el hechicero continde acompa-
fisndolo significa que sus deseos de otrora y sus ansiedades
contintian siempre presentes, pero neutralizados por el hechi-
cero.

Si el anilisis es correcto, indica: 1° que las ceremonias de
curacién existen para resolver los complejos familiares y an-
tisociales del individuo; 2° que reviste interés el observar la
combinacién de antiguos simbolos eculturales con simbolos
“civilizados”. El desperfecto del automdvil, como simbolo del
desarreglo sexual, a consecuencia del complejo parental, indica
que los primitivos utilizan el mismo simbolo que los “eivili-
zados” para expresar una idea primaria. En la lista de Freud,
el auto simboliza también los 4rganos genitales.

En virtud de éste y de otros muchos anélisis, Lincoln
llega a la conclusién de que las mismas ideas primarias
se expresan, tanto entre los primitivos como entre los
civilizados, con los mismos simbolos, y que, en otros casos,
pueden expresarse también por simbolos diferentes, par-
ticulares de determinadas culturas. Cuando la cultura
ancestral desaparece a consecuencia de la interrelacién
de las civilizaciones, entonces los simbolos antiguos son
reemplazados por sfmbolos “civilizados”; el del automé-
vil, por ejemplo. Pero Lincoln piensa, ademés, que esas
iméagenes simbélicas, por sus asociaciones, demuestran
que entre los indios y entre todos los primitivos en gene-
ral (por comparacién con los fan, los banties) existe el
complejo de Edipo y el temor a la castracién. En realidad,
esos dos complejos nucleares asumen formas diferentes
seglin lag culturas, pues cada una de ellas les da solucién
especifica y socializa a su manera las tendencias anti-
sociales: los crows, por invocacién de un espfritu y por
autotortura; los blackfoot y los kwakiutl, por el chama-
nismo; los bantdes, por el canibalismo y las practicas
totémicas. Lincoln ha conciliado, pues, en su teoria, los
factores sociales y los factores individuales; no obstante,
hay en su demostracién un punto que no aceptamos: la
universalidad del complejo de Edipo. Si tomamos por
ejemplo el suefio antes citado, cabe muy bien pensar que
el grupo de 0sos no representa a los padres, ya que hay
también dos cachorros, sino més bien a la familia en

229



general (y entonces el sentimiento de culpabilidad seria
el del padre cuyos hijos estuvieron enfermos y que se
acusarfa de haber provocado dicha enfermedad —en este
caso, seria necesario no conformarse con el anilisis de un
suefio, e integrar el suefio en un historial biografico—), o
bien la comunidad india que el sujeto abandondé para
atribuirse mentalidad occidental (comercio con los blan-
cos, importancia del ganado como medio de ganar dinero)
y entonces la angustia de la cual quiere liberarse es la
del hombre marginal; de allf el llamado al hechicero, que
representa el retorno a las costumbres tradicionales (por
consecuencia habrfa que incorporar este suefio al anélisis
de una sociedad de transicién). Se tiene la impresion de
que la ortodoxia freudiana haya influido equivocadamente
al autor en su estudio y que éste haya considerado el com-
plejo de Edipo como un postulado y no como un problema,
¥ que haya tratado de hallarlo en todas partes. Sahemos
(dice Lincoln) que el totem es el substituto del padre; por
lo tanto, cuando se suefia con el totem, se suefia con el
padre. Que es precisamente lo que era menester demos-
trar y no aceptar ¢ priori. En consecuencia, aunque Lin-
coln haya realizado un esfuerzo con miras a lo socio-
légico, creemos que no ha valorado debidamente la diver-
sidad de culturas, Y la diversidad de inconscientes indi-
viduales, prolongacién y consecuencia de la reciprocidad
de lo psiquico y de lo colectivo.

Esta critica nos lleva a las doctrinas de Rivers. A pri-
mera vista, Rivers deberfa alejarnos de la sociologia, pues
su teoria de la censura estd calcada sobre la jerarquia de
los centros nerviosos y no sobre una institucién politica
como la censura de la prensa o de las corr. spondencias pri-
vadas en tiempos de guerra. La censura consiste en una
orden de los centros superiores, en virtud de la cual el
psiquismo, inmediatamente subordinado, generalmente in-
hibido por el funcionamiento de la actividad superficial,
puede entrar en funciones. De ello resulta que la censura
del suefio no tiene poder para enmascarar a la libido con
sfmbolos; no puede deformar las imigenes del suefio, Lisa
y llanamente, el suefio, al adormecer el pensamiento adul-
to, libera el pensamiento infantil, tal como existia otrora
en nosotros, con su magia, su narcisismo, sus complejos
incluso, y si en nuestros suefios se advierten simbolos se
debe a que el pensamiento infantil es por excelencia crea-

230



dor de mitos &. Aun asi, cabe agregar que Rivers, por otra
parte, ha insistido, y con razén, sobre el pluralismo de
ese simbolismo nocturno, y conciliado el método del psi-
coandlisis con los datos de la etnograffa, En verdad —afir-
ma—, existen sfmbolos universales, tales como la derecha,
signo de lo fausto, y la izquierda, signo de lo nefasto;
pero el problema estd en saber, cuando se consideran sim-
bolos de tanto alcance, si tal generalidad se debe al equi-
pamiento hereditario humano o a un fenémeno de difusién
cultural. De hecho, se advierte que el mismo simbolo no
tiene igual significacién en las distintas culturas; en
consecuencia, no es natural, sino cultural. Cosa que tiende
a reforzar la segunda hip6étesis, relativa a la difusién, por
sobre la referente a la de la herencia. Rivers lo demues-
tra con claridad con ayuda de un ejemplo particular, bien
escogido: el del nuevo nacimiento, en los mitos y en los
suefios de los primitivos y, segin la distribucién geo-
grafica y cultural, de los ritos de la iniciacién. La plu-
ralidad de significaciones destruye la clave freudiana para
los suefios 2.

Todo nos conduce, por lo tanto, a la misma conclusién.
Los suefios no son sélo una actividad psiquica individual,;
estdn saturados por lo social. En consecuencia, por medio
de ellos, podemos captar en su repercusién sobre lo in-
consciente la diversidad de las culturas. Con todo, gqueda
alin pendiente un problema, para nosotros mucho més
importante que cuanto acabamos de tratar. Aun acep-
tando la diversidad de simbolismos o la diversidad de
significacién de una misma imagen mental segun los ti-
pos de sociedad, se podria pensar que todos esos simbolos
son libidinosos. La libido, entonces, estaria moldeada por
la sociedad; pero todo se explicaria, a fin de cuentas, en
virtud de ella. En tal caso, habriamos corregido el freu-
dismo, pero no habriamos sefialado los limites del psico-
andlisis. Debemos, pues, preguntarnos ahora cuél es la
naturaleza de los simbolos de los suefios y volver, al
llegar aqui, al examen de nuestro problema fundamen-
tal: el de las relaciones entre lo sexual y lo social.

1 W. H. R. RIVERS, L’instinct et linconscient, Paris, 1926
(apéndice V).

2 W. H. R. Rivens, Conflict and Dream, en Psychology and
Ethnology, Nueva Yor, 1926.

231



I

El pensamiento humano es esencialmente simbélico y
cabe preguntar si todos los simbolos tienen idéntico ori-
gen. Hay, desde luego, una primera forma de simbolismo
que, si bien individual, procede de la vida social, de las
necesidades del lenguaje. Uno despliega sobre el plano
de lo sensible las formas vacfas del pensamiento a fin de
poder transformarlas en objetos de comunicacién inter-
mental, El doctor Dumas, que ha estudiado especialmente
esta simbolizacién, nos dice que la misma surge cuando
la sociedad pone obsticulos a la expresién directa de
nuestros sentimientos. Las cartas de amor de los grandes
enamorados apenas si recurren al empleo de simbolos
(salvo las gastadas expresiones de “fuego” o “llamas”,
que han perdido toda su significacién), en tanto que los
jévenes que se cartean estin obligados, para hacerse com-
prender mutuamente, gin alertar a sus padres, a utilizar
toda una serie de iméigenes de miultiples sentidos, a em-
plear el lenguaje de las flores o el lenguaje de los sellos
pegados en el sobre. En el hombre religioso, el lenguaje
mistico choca con la imposibilidad de traducir de otra
forma que no sea con imdigenes la inefable intuicién que
se ha tenido, el éxtasis por el cual se ha pasado. Pero
en la medida en que el lenguaje es un hecho social, ;no
es posible decir, también en este caso, que el obsticulo
hallado por el mistico es un obsticulo puesto ante él por
la sociedad? Se puede comparar esa actitud con la de los
neuréticos que se ven forzados, segin vimos al ocuparnos
del doctor Blondel, a inventar nuevas palabras o mitos
para expresar las perturbaciones de sus cenestesias. En
ambos casos, hay un abismo entre lo vivido y lo expre-
sado. El sfmbolo es la solucién ideal para la resolucién
de tal conflictol,

Si se comparan dichos datos de la psicologia clisica
con los del psicoandlisis se advertird que éste los con-
firma y los invalida a la vez. Los confirma en el sentido
de que el sfmbolo nace, en ambos casos, de un impedi-
mento de orden social. L.a censura fuerza al deseo a ex-
presarse ocultdndose; segin la luminosa férmula de Gur-
vitch, se trata de la definicién propia de todos los simbolos.
Pero los invalida al convertir al simbolismo de la libido

1 Dr. Dumas, La symbolisation., Nouveau traité de psycho-
logie, Paris, 1930, 1, II,

232



en no otra cosa que en un caso particular de una ley
mucho més general. Hay otros obstéculos sociales, amén
de los erigidos contra la sexualidad y el incesto, ¥ todo
obsticulo social, sea cual fuere, aunque sélo sea lin-
gilifstico, es susceptible de llevarnos a “simbolizar”.

Pero junto a este simbolismo psicosocial existe otro,
que debemos considerar con mayor atencién: el simbo-
lismo social. L.os hombres pertenecientes a un mismo
clan necesitan cierto nimero de sighos que les permitan
reconocerse entre ellos y darse cuenta de gque forman parte
de un mismo grupo. Segn Durkheim, el totem seria por
excelencia ese emblema, ese signo de identificacién mu-
tua. Las sociedades némadas lo llevan en sus escudos;
las sociedades sedentarias lo exhiben en el poste cere-
monial o en los muros de sus casas; los pescadores, en
sus canoas. Y mas alun: el emblema totémico es tatuado
en el cuerpo de los miembros del clan una vez que pasan
los ritos de iniciacién que los incorporan a la vida social,
y los acompafia hasta en la muerte, ya sea que el sello
totémico sea colocado en el cadaver, como sucede entre
las tribus del noroeste de América, sea que se lo grabe
solamente en el sepulcro. Por lo tanto, el totem es, antes
que nada, simbolo de unidad de? ~lan, su bandera, el signo
de la solidaridad afectiva que une a cierto nimero de
individuos.

Dicha solidaridad es particularmente sentida por el
grupo en ciertas ocasiones: por ejemplo, cuando un pe-
ligro amenaza al grupo, o en las épocas de fiesta, cuando
todos los hombres se retinen para participar de la misma
exaltacién colectiva. Pero esos perfodos de acercamiento,
de participacién afectiva, son raros y efimeros, y pasan
rapidamente, Es necesario que algo, empero, subsista;
que lo vivido se concrete en algo material que pueda
recordar el entusiasmo primitivo, que lo mantenga entre
dos perfodos de exaltacién, al menos en forma latente,
¥y que sea el simbolo de esa solidaridad, un momento sen-
tido con tanta intensidad. Quiz4 sea un dibujo. O acaso
una férmula: “Libertad, igualdad, fraternidad”. O quiza un
simple trozo de pafio que flamea con el viento, una ban-
dera. Pero bastard ver esa bandera para que yo sienta
en el fondo de mi corazén el lazo que me une indivisible-
mente a todos mis conciudadanos, tal como al indigena
australiano le basta con ver el churinga que ostenta los
signos de su totem para que sienta, ante ese trozo de

233



madera, religioso respeto, pues esos signos son més gue
signos: son la cifra del clan y de su vinculo con el mundo
sobrenatural 1.

Todo grupo, sea el que fuere, comporta manifestaciones
gregarias, pero el ritmo de la vida afectiva, tanto social
como individual, hace que a la exaltacién la suceda siem-
pre la calma o el reposo de los sentimientos. Durante este
periodo, el emblema seri el lazo objetivo que mantenga
el agrupamiento frente a las fuerzas de disolucién, puesto
que reaviva en los corazones los sentimientos pasados.
Por esto toda agrupacién tiene sus emblemas, sus sim-
bolos, sus signos de reconocimiento. La nacién, su ban-
dera; la Iglesia, su cruz o su media luna. Pero con la
diferenciacién social y la estratificacién, el emblema ha
de tener otro significado; ya no seré tan sélo el signo de
la participacién en un grupo, sino, adema4s, el signo de la
posicidén que el grupo ocupa en una estructura. H. Spencer
atribuye esta segunda categoria de sfmbolos a la costumbre
primitiva de los trofeos: después de una guerra, los ven-
cedores tenfan la costumbre, como sefial de victoria, de
cortarles la cabeza, las orejas, las manos, v los pies, a los
adversarios cafidos en el combate, y colgarlos después en
los muros de sus casas 2 En realidad, todo conflicto entre
los grupos implica forzosamente una valorizacién de los
emblemas del grupo victorioso, una desvalorizacién de
los del grupo vencido, a manera de signos de poder o de
no-poder; el potlach pacifico tanto como la guerra asesi-
na. Sea como fuere, tenemos una segunda categoria de
sfmbolos sociales; los que indican cierto lugar en la socie-
dad, los que definen los status, la cadena del esclavo, el
cetro de la monarquia.

Acabamos de hablar de valorizacién. Los simbolos so-
ciales no pueden, en efecto, separarse de los juicios o
de los sentimientos de valor atribuidos a esos objetos.
Pero, también aqui, la sociedad es quien crea dichos valo-
res. Los tables de los andamaneses no proceden del mie-
do al hambre; no son, segin Radcliffe-Brown, signo de
angustia: la angustia de la no satisfaccién posible del
deseo de subsistencia (y, ya se ve, en este punto nos
apartamos tanto de Kardiner como de Freud) proceden

1 DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse,
Paris, 1912; Jugements de réalité et jugements de valeur
(Rev. de Méta., 1911).

2 H. SPENCER, Principes de sociologie, 1879.

234



del hecho de que todas las actividades de los andamaneses
con respecto al alimento son actividades colectivas —tal
la caza o el consumo de viveres— que requieren, todas,
cooperacién o ayuda mutua, y del hecho de que hay, en
el cazar o en el comer, relaciones de solidaridad entre los
varones, las mujeres y los nifios. Los sfmbolos de los
andamaneses en este orden de actividad representan no
el valor del alimento en si mismo, sino el valor de ese
sentimiento de solidaridad social en torno del alimento !,
Por su parte, Granet sefialé que los sfmbolos del pensa-
miento chino, como el yin y el yang, o inclusive como el
tao, tienen origen social. Lo masculino y lo femenino no
proceden de cualquier libido fijada en el padre o en la
madre, y el camino del tao nada tiene de camino sexual;
sino que el yin y el yang son la parte de sombra o de luz
en el valle donde se libran las justas de los varones y
mujeres jovenes, grupos sociales mas que sexuales; asi
como el tao es el camino que recorre el emperador, Hijo
del Cielo, en derredor de su dominio real, para que todo
el Imperio participe de su mana, para asegurar la pros-
peridad de los habitantes, para establecer el orden entre
las provincias 2, Asi, a partir de los simbolos elementales
de la solidaridad social, vemos que los grupos humanos
son capaces de inventar, merced a una incesante proli-
feracién de valores, muchisimos otros simbolos,

Lo caracteristico de todos esos simbolos es que todos son
conscientes, que todo el mundo los comprende, precisa-
mente porque han entrado por un momento en la trama
de los sentimientos colectivos, porque evocan experien-
cias colectivas a las que todos se sometieron en el pasado
¥ cuyos restos los contintian atin envolviendo. Otra carac-
teristica es que son necesarios; ninguna sociedad puede
pasarse sin ellos: son una resultante casi mecdnica (sobre
todo los méas elementales) de las leyes de la sociedad.

Los simbolos de los sueflos son muy diferentes. Régis
¥y Hesnard los definen como “una particular modalidad
de representacién, de imagen (concreta, y plena de sig-
nificacién afectiva) distinta de la metéfora, de la alegoria,
de la alusién y de todas las demas formas de imégenes,
por cuanto es, ante todo, una expresién substitutiva
destinada a reemplazar algo oculto y con lo cual la ima-

1 A. R. RADCLIFFE-BROWN, Taboo, Cambridge, 1939.
2 GRANET, La pensée chinoise, Paris, 1934.

235



gen en cuestién se halla relacionada por asociaciones in-
conscientes de ideas” 1. Asf como los simbolos de los cuales
hemos hablado anteriormente son conscientes, el sfmbolo
de los suefios es doblemente inconsciente, primeramente
en el sentido de que disimula deseos ocultos, de que es
como la roja flor abierta en las nocturnas tinieblas del id;
y también porque el vinculo mismo entre la imagen y
su significacién no es advertido por el sujeto, al punto
de que cuando el psiquiatra psicoanaliza un suefio, la
interpretacién que da del mismo le parece al sujeto una
broma de mal gusto. En cambio, el simbolo de los suefios
se relaciona por su origen con el simbolismo de los suefios
del estado de vigilia: se debe a un obstdculo social, al
choque de la libido contra la censura; y debido a su ca-
racter colectivo se relaciona, ya que no por su univer-
salidad, al menos por su generalidad en el seno de una
cultura determinada.

De esto surge un problema. Cierto niimero de simbolos
soclales, tales como el totem, el churinga, el cetro de
mando, el cuchillo de iniciacién, el palo cavador, etcétera,
son comunes a la vez a la sociedad y a la imaginacién
del durmiente. ;C6mo es posible tal cosa? Al respecto,
pueden elaborarse dos hipétesis. O bien sucede que lo
social nace de lo sexual, que el totem es para la socicdad
lo que es, también, para el durmiente: el substituto del
padre, a la vez temido y venerado; que el cetro real ha
sido sin duda, primitivamente, el falo paterno, arrancado
por el hijo celoso al jefe de la horda, convertido en el
signo inequivoco de su poder, y aqui tenemos la tesis
psicoanalitica: 1o que hoy es simbdlico ha sido otrora reali-
dad. O bien, por el contrario, lo sexual nace de lo social,
utiliza las imé&genes brindadas por la experiencid diaria
para convertirlas en disfraz de sus impulsos inconscien-
tes. De ambas soluciones, ;jcuil es la méis verosimil?

Observemos primeramente que los simbolos sociales son
més abundantes gque los simbolos oniricos. Algunos, sobre
todo porque no son tanto representaciones como cuadros
de valores, geograffa o cronologia de lo sagrado. Las re-
uniones de individuos, en los que encontramos, segin
Durkheim, el origen sociolégico de los simbolos colecti-
vos, no se cumplen en un lugar ni en un momento cuales-

t Rfais y HESNARD, La psycho-analyse des mévroses et des
psychosges, Parfs, 1914, p. 109,

236



quiera. Los sitios donde tienen lugar y el ritmo del tiem-
po que los separa conservan algo de esa afectividad co-
muin que la fiesta agité en las almas. De allf la oposicién
entre derecha e izquierda, entre norte y sur, entre los
dias faustos y los dias infaustos; y esos cuadros nho inter-
vienen en los suefios. En segundo lugar, ni las imégenes
concretas se cuelan en los suefios de los durmientes cuan-
do esas imdgenes estin demasiado cargadas de sentido
filoséfico, harto cargadas, por la clase sacerdotal, de suti-
lezas metafisicas, tal como ocurre con la cruz gamada,
la estrella de Salomén, el 4rbol del mundo con sus tres
ramas ascendentes hacia el cielo y sus tres raices que
se hunden en la tierra. Sin embargo se trata de simbolos
sociales, algunos de los cuales se han convertido en sim-
bolos nacionales o de sociedades secretas. Y que pueden
facilmente asumir sentido sexual, como el arbol fAlico,
tanto més cuanto que algunos de ellos son utilizados co-
mo simbolos, en forma de tatuajes, por las gentes de mal
vivir de las grandes ciudades. Si los suefios no los uti-
lizan, o los utilizan tan poco que podemos pasar por alto
las raras circunstancias en que podriamos hallarlos, ello
prueba que tenfamos razén al buscar, para los simbolos
sociales, un origen distinto del de los simbolos de los sue-
fios, en la valorizacién afectiva de los objetos que inte-
resan a la colectividad. En consecuencia, la primera hipé-
tesis queda descartada.

Examinemos ahora los simbolos oniricos. Tales simbo-
los nunca traducen més que elementos materiales: los cuer-
pos, sus distintas partes, especialmente las partes geni-
tales, o las relaciones, entre los individuos reales, de
asesinato, de posesién fisica. El alma no aparece, sino sélo
su reflejo o su sombra, porque el alma es una nocién
espiritual, Hasta la muerte serd una nocién demasiado
abgtracta para poder concretarse; serd expresada por sus
elementos concretos, como partida hacia un lugar distante,
por el mutismo o por la inmovilidad. El simbolismo re-
quiere, pues, imagenes visibles, Esas im&genes tras las
cuales disimularemos los vergonzosos secretos de nuestra
infancia, ;de donde habran de ser tomadas? Forzosamen-
te, de las experiencias habidas durante la vigilia, de lo
que hemos visto o sentido. Del mundo de la naturaleza
o del mundo social. Esas imégenes seran seleccionadas
segin las analogias que presentan con las cosas que de-
seamos ocultar, disimularnos a nosotros mismos: el bastén

237



en el caso del falo, {a conchilla en el caso de los 6rganos
femeninos. Incluso a veces, cuando la represién es muy
fuerte, las analogfas son atlin mas vagas, menos ficiles de
advertir, y es menester entonces apelar a toda una serie
de eslabones intermedios. Pero, de todos modos, es nece-
sario que la memoria del sujeto que suefia haya acumulado
cierto nimero de percepciones previas. Percepciones de
elementos de la naturaleza: bosques, montafias, rios. Per-
cepciones, asimismo, de elementos sociales: de las chozas
de la aldea, de los elementos para la pesca, la caza y la
guerra, de los altares y de los fetiches representativos de
los dioses; finalmente, los simbolos propios de la sociedad,
que son también objetos materiales, y por lo tanto sus-
ceptibles de percepcién sensible. De tal manera, se com-
prende por qué y cédmo se encuentran simbolos sociales
en los suefios.

Es la sociedad misma quien se encarga de orientar esta
o aquella imagen hacia tal o cual significacion, y quien
proporciona el punto de partida para las asociaciones de
la libido. Es 16gico que el churinga, con sus dibujos toté-
micos, en una sociedad que cree que los nifios son las
almas de antepasados que invaden el cuerpo de la mu-
jer, pueda convertirse en substituto del sexo masculino,
Y resulta facil comprender que el totem, que es signo
de reunién, ya que es considerado como animal ances-
tral o vinculado con el antepasado ancestral, pueda ser
recogido por la libido cuando ésta quiere expresar, ocul-
tdndola, la nocion de padre. Pero ni el churinga ni el
totem tienen por ello origen sexual. Son, por el contrario,
utilizados por la sexualidad.

El error del freudismo consistié (so pretexto de que
en los suefios los objetos sociales son substitutos de los
objetos sexuales) en concluir que dichos objetos, consi-
derados al margen de los suefos, en su realidad social,
son ya objetos sexuales, efecto y consecuencia de los
complejos nucleares. Serfa exactamente como si, con el
pretexto de que el bastén es simbolo del falo, se dedujera
que el nacimiento de la rama se realiza segiin un proce-
dimiento libidinal, y que el crecimiento vegetal es efecto
o producto de la sexualidad. De hecho, el suefio, al partir
de la percepcion sensible de la longitud y de la redondez
de la rama, elabora una imagen del pene. La sexualidad
reside en el sujeto que duerme, no en la rama. El proceso
onfrico no es distinto para las percepciones procedentes

238



de la sociedad y para las procedentes de la naturaleza, y
la prueba estriba, como ya dijimos, en el hecho de que
no todos los simbolos sociales, sino tan sélo aguellos que
presentan analogias materiales con los impulsos rechaza-
dos, se deslizan en los suefios. De las dos hip6tesis for-
muladas mas arriba, la segunda es, pues, la correcta. Lo
sexual se vale de lo social, pero lo social no nace de lo
sexual 1,

Es la medida en que los suefios son los mitos de la
humanidad, podemos extender nuestras conclusiones al
simbolismo mitolégico. Se habra ya advertido que la teo-
ria freudiana no tiene en cuenta todos los elementos de
la leyenda de los héroes: “Los parricidios de Edipo, de
Teseo, de Perseo”, se nos dice, “son involuntarios. Dichos
héroes fueron obligados por el destino a cometerlos. Esa
fatalidad es uno de los rasgos fundamentales de la ma-
yoria de las leyendas, y uno de los que se repiten més
a menudo. Los psicoanalistas lo desechan merced a un
rodeo bastante ingenioso. El hombre —dicen— tiene ho-
rror por las pasiones de las que se siente victima, y pro-
cura disfrazarlas de todas maneras e invoca, si es preciso,
a la fatalidad para atenuar el horror de aquéllas. Cual-
quiera sea el valor de esa explicacién comprobamos que
los psicoanalistas... se ven obligados a deformar la le-
yenda para armonizarla con sus interpretaciones.” En rea-
lidad, la experiencia del hombre primitivo le ha ensefiado
que nada podia obtener sin dolor y sin trabajo. Toda
ventaja se paga con sufrimiento o con sacrificio: tal el
principio de compensacién. El héroe cumple hazafias de
las que son incapaces los demas individuos; pero debe
expiar su grandeza: excita los celos de los dioses. Paga
sus privilegios y, como consecuencia de la solidaridad
cldnica o familiar, los paga a costa de su propia familia,
El mito del héroe se origina, pues, en las creencias colec-
tivas y en las experiencias sociales, no en la sexualidad 2,

1 Lasswell definié claramente, por ejemplo, el papel que
los simbolos politicos desempeifian en la vida de ciertos enfer-
mos. Pero esos enfermos han tomado del mundo en que viven
los simbolos de “derecho”, “justicia”, “liberalismo”, “burgue-
sia” (H. D. LasswgLL, What Psychiatrists and Political
Scienstist can Learn from one Another, Psychiatry, I, 1938).

3 H. BROCHER, Le mythe du héros et la mentalité primitive,
Paris, 1932,

239



Si de esta primera categoria de mitos pasamos ahora a
los mitos de la naturaleza, tales como el de la Creacién
o el del Diluvio, vemos que dichos mitos siempre estin
vinculados con ritos, con ceremonias del grupo; no son
considerados como acontecimientos sucedidos otrora, en
un pasado ya distante, sino como “modelos” que es me-
nester reproducir afio tras afio si no se quiere que la tierra
se torne estéril o que no haya lluvias. He aquf por qué sc
reproducen la Creacién o el Diluvio. Hay en esto un sim-
bolismo de indole social ya que el rito se convierte en
simbolo de la primera accién divina. Una repeticién, en
forma de imagen motora, de lo que efectivamente ocurrié
al comienzo de los tiempos!. Mas ya que se trata de una
repeticién y de un modelo que se copia, uno no huye,
no se oculta, no inventa un mecanismo de defensa contra
ciertos impulsos. Por el contrario, se los descubre por
completo, se los hace publicos, se los convierte en acti-
tudes de toda la sociedad, unida en la exaltacion de la fies-
ta. El simbolo toma, pues, en el mito, un sentido distinto
del que asume en los suefios; sélo por las leyes de la
magia se comprende que lo parcial vale por el todo, o que
lo semejante procede de algo semejante; en consecuencia,
es menester dar intervencién, al llegar a este punto, a
creencias colectivas y no a substituciones sexuales. El
rito no oculta el incesto o el odio al padre con disfraces
liricos; por el contrario, coloca a la sociedad actual en la
situacién de la sociedad primitiva o de la sociedad de los
dioses. Y de ese modo, el gesto simbdlico, o su equivalente
mitico, tiene significado muy distinto del que le atribu-
yen los discipulos de Freud: es un mecanismo de creacién
y no de defensa. El error del psicoandlisis est4 en haber
dado al mito una finalidad subjetiva, aun cuando se trate
de la colectividad (su funcién serfa siempre la de resolver
conflictos, ya sean individuales o comunes a todo un gru-
po), en tanto que el mito tiene sobre toda funcién social,
consiste en unir el mundo de la naturaleza con su fuente
sobrenatural, con las fuerzas de lo sagrado. El mito esta
dirigido contra la hostilidad de la naturaleza, contra la
violencia de los vientos ardientes, contra el cielo sin nubes
de lluvia, contra el suefio invernal de la naturaleza. Recrea
la primavera, la lluvia bienhechora, y, en la medida en

1 Ver, por ejemplo, G. VAN DER LEEUW, L'homme primitif et
lo religion, Paris, 1940.

240



que la sociedad no puede separarse del cosmos, y el orden
humano del orden natural, cimenta la solidaridad social.

Mas, claro estd, lo mismo que en el caso de los suefios,
esas imdgenes miticas pueden ser incorporadas a la trama
del psiquismo y convertirse en simbolo de la libido. Pues
si el mito sirve para resolver el conflicto entre el hombre
y la naturaleza, puede también servirle al hombre para
resolver sus propios conflictos. Puede, pues, haber una
orientacién, aunque posterior, de los mitos, por obra de la
sexualidad de los grupos (o més exactamente de los indi-
viduos integrantes de los grupos). Los primitivos, por
ejemplo, estidn amurallados, en sus actividades, por toda
una serie de tabtes, de prohibiciones, de interdicciones. En
la medida en que el héroe acepta la ley de compensaciones
y ser victima de los dioses, con tal de llegar a la cuspide,
el mito atrae al individuo que desea asumir todas sus res-
ponsabilidades, aunque deba aceptar su culpabilidad!. En-
tonces, el rito que lo identificar4 con el héroe permitién-
dole “representar” su culpabilidad, en vez de “vivirla” asi
como su violacién de los tables y su victoria, hace posible
una liberacién de los conflictos psiquicos personales. La
sociedad presenta un mecanismo de curacién, social, de las
perturbaciones individuales. Del mismo modo, en una so-
ciedad primitiva, los mitos del diluvio y de la creacidn,
que muy a menudo cuentan la historia de un primer
incesto entre hermano y hermana, al “representar” la hie-
rogamia 2 pueden también liberar de sus complejos priva-
dos a los miembros de la tribu que tengan su libido fijada
en la hermana. También en este caso, como en el de los
suefios, 1o sexual se vale de lo social pero no lo crea.

Llegamos asf{ a nuestra primera conclusién: la separa-
cién de la sociologia y el psicoanilisis. Cada una de estas
ciencias actiia en un dominio diferente y es peligroso el
querer mezclar ambos tipos de investigacién. Entonces,
¢(significa esto que lo sexual no desempefia ningtin papel
en la sociedad, segin lo sostienen los adversarios del psi-
coandlisis? No: si bien ambas ciencias tienen un territorio
propio que explorar, hay entre ambas un terreno comun,
un &mbito de coincidencia y de cooperacién. Esto es lo que
que nos queda por ver.

1 R. CaiLrois, Le mythe et Phomme, Paris, 1938.
2 Lord RAGLAN, op. cit.

241






CAPITULO X
SEXUALIDAD Y SOCIEDAD

1

Existe, APARTE del freudismo, otra sociologia de la sexua-
lidad, y en rasgos generales es posible distinguir en la
misma dos tesis opuestas que se enfrentan. Algunos so-
cidlogos parten del individuo, de sus tendencias innatas,
de los instintos, para descubrir inmediatamente lo social:
la pareja seria la forma més primitiva de la vida social.
Lia pareja nace de la atraccién sexual; pero lo sexual no
aparece s6lo en los hipotéticos origenes de la humanidad:
la acompaiia en su evolucién, y los celos del macho expli-
can los origenes de la exogamia; la diferencia anatémica
de los sexos explica la primera divisién del trabajo, y la
transformacién del celo animal en ternura explica los co-
mienzos de la moralidad! Otros estudiosos, en cambio,
psicélogos sociales mas que socidlogos puros, insisten en
la primacfa de lo sexual, y manifiestan que cada civiliza-
cién o cada época se crea su particular concepcién del
amor: “Es perfectamente posible escribir una historia de
lo erético y demostrar cémo el comportamiento de la orga-
nizacién social influye en la vida amorosa de los hombres
y la transforma... Bajo ciertas influencias cristianas, as-
céticas, caballerescas (la sociedad), se transforma en amor
romadantico, y con ayuda del arte, con el que guarda estre-
cha relacién, se convierte en culto de lo bello; el amor
es deseo de belleza. Vinculado con el intelectualismo mo-
derno y con las tentaciones de la vida moderna se con-

1 1,. WARD, Sociologie pure, Paris, 1903; SUMNER, Folkways,
Boston, 1906; McDOUGALL, Introduction to Social Psychology,
Londres, 1908; RATZENHOFFER, Soziologie, 1908, Y ademas,
sobre dichas relaciones de lo sexual y lo social, pero en térmi-
nos mis exactos, W. L. THoMAS, Sex and Society, Chicago,
1907; CRAWLEY, The Mystic Rose, Londres, 1902, etcétera.

243



vierte en un problema de vida espiritual. El romanticis-
mo realza cuanto hay de misterioso y mistico en el amor.
La economia industrial y financiera le agrega las desme-
recedoras influencias del espiritu de calculo, en tanto que
el comunismo destruye lo erdtico y lo reduce en parte a
simple sexualidad L.”

La primera tesis nos parece falsa. El instinto corres-
pondiente a la naturaleza puramente biolégica del hombre
es evidentemente el mismo para todos los individuos de
la especie. No se puede explicar a través de ese instinto
la rica diversidad de las formas sociales, inclusive de los
tipos de familia, que estdn, sin embargo, tan vinculados
a la sexualidad, pero que presentan, no obstante, en todo
el mundo, aspectos contradictorios: matrimonio por rapto
o por compra, poligamia y poliandria, exogamia y endo-
gamia, etcétera. Entre la pobreza del instinto orginico
vy la rigueza de formas de las relaciones entre los sexos
existe un abismo tal que resulta imposible pasar de lo
uno a lo otro2 La segunda tesis parece méas legitima,
pero lo gque parece cambiar en “lo erético” son los senti-
mientos sociales que actiian en la superficie del amor,
méas que el amor mismo; lo que surge de la imitacién, de
la lectura de novelas, de representaciones colectivas, en
suma, lo que Bergson llamaria el yo superficial, y no el yo
profundo, que puede surgir, subitamente, quebrando esa
capa exterior de “la moda amorosa”, ese artificio que cubre
lo sexual.

Pero el freudismo soslaya las dificultades de una y otra
tesis. Pues en el psicoanalisis lo gsexual no tiene el mismo
sentido que le hemos dado al comienzo de este capitulo.
Freud ha puesto buen empefio en distinguir lo sexual de
lo genital. Lo genital no aparece sino con la pubertad,
en tanto que lo sexual se remonta al comienzo de la pri-
mera infancia. En una palabra, lo sexual, para Freud y
sus discipulos, es “el principio de placer” por oposicién
al ‘“principio de realidad”. Por consiguiente, las criticas
formuladas a los socidlogos que querian explicar lo social
por lo sexual pierden valor, al menos en parte, ya que los

1 . PAULHAN, Les transformations sociales des sentiments,
Paris, 1920. Y también: L. VON WIESE, Die¢ individuelle Be-
wegkrifte in sozialen Leben, op. cit.; CH. W. MARGOLD, Sex
Freedom and Social Control, Chicago, 1936; A. MYERsON, So-
cial Psychology, Nueva York, 1934 (cap. 16 y s.), etcétera.

2 SOROKIN, op. cit., pp. 432-3.

244



citados socidlogos sélo se situaban en el plano de lo geni-
tal en tanto que la libido freudiana, con su pluralidad de
fijaciones, su narcisismo, su homo y su heterosexualidad
es infinitamente més rica, més apta para explicar lo dife-
rente junto a lo idéntico. En cuanto a la diversidad de lo
erético seglin los medios culturales, Freud podré integrar-
la en su doctrina haciendo observar gque la libido, al cho-
car con las censuras sociales, esti obligada a disfrazarse,
a desplazarse, a sublimarse siguiendo las orientaciones de
la religién o del arte, de la época o del medio. En suma,
las discrepancias entre los sociélogos acerca del lugar de
lo genital en la vida social no puede ni confirmar ni in-
validad el freudismo, que tiene otro punto de vista y de-
fine, en el fondo, a la sexualidad por la sensualidad.

Ahora bien, es evidente que la sensualidad desempefia
un importante papel en la sociedad y repercute méas o
menos fuertemente en la vida colectiva. No hablaremos
aqui de lo que von Wiese ha llamado la accién indirecta
del amor sobre la conducta individual, que impulsa al
perezoso convertido en enamorado a trabajar para acradar
a la amada, y a ejercer, de ese modo, un papel 1til en el
conjunto social; o que, por lo contrario, aparta al hombre
honesto, dominado por la pasién, de sus deberes familia-
res, profesionales. “La vida econdémica”, escribe von Wie-
se, “estd menos dominada por los méviles del homo ceco-
nomicus que por la impaciencia del homo amore captus”.
No hablaremos de esto, decimos, porque permaneceriamos
todavia demasiado en el dominio de lo genital o de la
psicologia individual. Pero en primer lugar, la sexualidad,
considerada en sentido general (como también en su esta-
dio genital), puede colorar las relaciones sociales en mo-
mento inoportuno y darles una forma totalmente particu-
lar. Se busca a veces la sexualidad donde no existe: en
las relaciones entre marido y mujer, o en la pareja ilegi-
tima (jcuantos hombres tienen amantes tinicamente por
vanidad y para demostrar su buena suerte a los demas!);
Yy no se la busca donde realmente se encuentra, fuera del
circulo amoroso. Von Wiese, dicho sea de paso, lo reconoce
y dice que un grupo de gente joven unida por una idea
politica o religiosa puede transformarse en una asociacién
de amigos reunidos, en el fondo, por la homosexualidad:
“Lo que normalmente existia o debia existir en escasa
medida, oculto por influencias extrasexuales, se transfor-
ma en fuerza que domina cuerpo y alma.”

245



Pero por este camino se puede llegar muy lejos. Dur-
kheim ha hablado de la compulsién social. ;¥ bien! Hay
gentes que aceptan, que buscan con cierta satisfaccién
masoquista esta compulsién de la colectividad sobre el
individuo, que procuran incorporarse a las multitudes, a
los mitines, a los circulos revolucionarios, a esas agrupa-
ciones en las que se conforma un alma en comun que
arrastra, que sumerge a las personas en su oleaje torren-
cial, nada més que por sentirse violadas de alguna manera
en su fuero intimo, para disolverse voluptuosamente en
la masa colectiva. Otros buscan (y ambas explicaciones
no son contradictorias) un retorno al ttero fuera del trau-
matismo del nacimiento, un refugio, una atmodsfera de
calor afectivo, que destruye el sentimiento de individuali-
dad para no dejar subsistir sino el goce cenestésico del
contacto vaginal con la multitud. Algunas personas, que
padecen conflictos intimos, o angustias perturbadoras, se
aferran a los reglamentos, a los cuadros sociales, como a
otras tantas barreras que les impiden precipitarse en el
abismo que parece abrirse a sus pies. Oponen a sus ten-
dencias asociales el mayor nlimero posible de barreras,
integrandose en instituciones y viviendo mdés la vida de
esas instituciones que sus propias vidas. Las relaciones
de los funcionarios, de los jefes de oficinas con sus clien-
tes toman a menudo un caricter de sadismo que suele
hallarse a veces en el profesorado. No serfa imposible pa-
sar revista a todos los tipos clasificados por la sociologia
relacional y demostrar que las relaciones interindividuales,
tales como la compulsién durkheimiana, son susceptibles
de revestir aspecto libidinoso. Empero, en el primer caso
considerado, no es lo sexual lo que crea lo social: es lo
sexual quien aprovecha lo social, la organizacién existen-
te, para descubrir alli sus vias normales o anormales de
desahogo. La sociedad estd erotizada. R. Laforgue ha de-
mostrado todo el deseo de importunar o de ser atormen-
tado; al servicio de la satisfaccién homosexual o saddico-ma-
soquista 1}, que implicaba, en Alemania, la necesidad de
orden y de reglamentacién. Podriamos incluir en esta pri-
mera categoria de hechos las ideas de Zillboorg acerca
de “el retorno de lo reprimido”, empleando la divisién de
la sociedad en grupos para que lo que se halla reprimido

! R. LAFORGUE, Remarques sur lérotisation des relations
sociales de 'homme (Rev. frang. de Psychan., 1930).

246



en un grupo pueda expandirse en otra parte; o incluir,
también los resultados, ya resumidos por nosotros, de los
trabajos de Lasswelll. Asf, en vez de hablar, como los
psicoanalistas, de una desexualizacién de lo sexual en so-
cial, preferirfamos hablar de una sexualizacién posible de
lo social, preexistente, por la libido de los individuos,
miembros de la sociedad. He aqui nuestro primer punto:
las instituciones son conjuntos de reglas, de formas con-
suetudinarias, de vinculos, que en cierto modo estan cris-
talizados. Las instituciones no viven sino de la vida de
los individuos y, en consecuencia, al descender a ellos,
despiertan lo sexual y son, desde ese momento, invadidas
por lo sexual. Se trata de una consecuencia propia de la
reciprocidad entre lo individual y lo colectivo, o de su
interpenetracién.

Pero puede haber también, en el interior del yo, més
que una coloracién de lo social por la libido, una verda-
dera coalescencia y una sintesis de sentimientos. En par-
ticular, lo religioso, lo social y lo genital pueden facil-
mente unirse en un todo psiquico. Elio no significa, em-
pero, que esos diferentes hechos sean idénticos por natu-
raleza, o que tengan el mismo origen libidinoso. Se sabe
que, entre los hombres primitivos, las ceremonias misti-
cas, los ritos de sacrificio, los dramas sagrados suelen
estar complementados por trueques de mujeres, por ona-
nismo o por prostitucion. Los cultos 6rficos estdn rela-
cionados con las bacanales de Dionisos. Pero este doble
carécter de la religién primitiva, a la vez sexual y mistica,
demuestra tanto que la religién nace de la sexualidad
como la existencia de delirios, al mismo tiempo eréticos
v misticos, en ciertos enfermos. Existen, en efecto, for-
mas de vinculacién distintas de la vinculacién causal; exis-
te, incluso, una asociacién por contraste, y cabe pregun-
tarse si la asociacién de la religién con lo erético no seria,
de hecho, casi siempre, una de tales asociaciones por con-
traste. Para Dalbiez, el hombre religioso siente la oposi-
cién entre sus creencias y sus pulsiones, entre sus aspi-
raciones religiosas y la tentacién de la voluptuosidad, pero
en general halla solucién a este conflicto. Si la lucha, en
cambio, es demasiado violenta o demasiado débil el equi-
librio mental del individuo, la resistencia del aparato psi-

.1 Acerca de ZI1LLBOORG y LASSWELL, véase en este mismo
libro el capitulo VII.

247



quico se quiebra y lo sensual se adhiere a lo mistico. A
favor de su Interpretacitn, el autor cita el caso estudiado
por €l de Celestine, enferma que se incorporé a una orden
contemplativa como novicia, Al cabo de un tiempo, los
superiores de la orden la expulsaron por anormal. El de-
lirio de Celestine surgié de la oposicién entre dos tenden-
cias y de la posterior coalescencia de las mismas.

Primera etapa: Celestine se ocupa tinicamente de cas-
tidad.

Segunda etapa: Su pensamiento tiende hacia el mundo
profano; desea imponer entre la gente casada el espiritu
de las 6rdenes monésticas.

Tercera etapa: Celestine suefia con casarse, pero no pue-
de resignarse a perder su castidad. IL.a solucién que halla
para tal conflicto consiste en alegar que se acerca el fin
del mundo: Enoc y Elfas volveran a la tierra. Pero, jc6mo?
Por el vientre de una mujer. jCudn bienaventurada seré
ella! Precisamente lo serd Celestine. Mas, para dar a lug,
ella esti obligada a perder su castidad. El delirio no es
un delirio religioso de origen sexual; es el producto de la
fusi6én tardfa de dos sentimientos antitéticosl. Lo que es
verdad con respecto al individuo, es también verdad res-
pecto de las colectividades. Los dos temas, el sexual y el
religioso, bien pueden penetrarse mutuamente; muy a me-
nudo no hay en tal caso sino un fenémeno de asociacién, y
no de implicacién légica o de relacién causal. Las danzas
de los fan lo testimonian: entre ellos, como entre muchos
otros pueblos africanos, las danzas eréticas son cuidadosa-
mente diferenciadas de las danzas religiosas; nadie puede
confundirlas. Ello no obsta para que las danzas religiosas
comporten ademanes que a nosotros, los occidentales, nos
parecen obscenos; pero esos ademanes son ejecutados se-
riamente, no tienen finalidad erética alguna y no suscitan
ideas libertinas; son simbolos religiosos que dan lugar a
ideas de respeto o de adoracién 2. Hay coalescencia de los
dos planos, y no evolucién genética.

¢De dénde procede esa coalescencia? Al respecto, cabe
recurrir a los datos de la psicologia individual. Los gran-
des mfisticos concuerdan en reconocer que in spiritualibus
carnalis fluxus liqguore maculantur y que la embriaguez

1 DALBIEZ, op, cit., II, p. 500.

2 R.-P. TRILLES, La totémisme chez les Fin, Biblioteca An-
thropos, 1912,

248



de Dios puede convertirge en embriaguez carnal “cuando
el alma se entrega a la méis sublime oracién”. Esto se
debe, dicen, a que el cristiano se da entero a su Salvador,
tanto con sus tendencias inferiores como con sus inclina-
ciones superiores; ama con su cuerpo, su corazén y su
cerebro; y toda cosa actia “seglin su modo de ser”; de alli
por qué “la parte superior es llevada a gustar de Dios y
a encontrar en ello goce espiritual; pero por su parte la
sensualidad, que es la parte inferior, encuentra en ello
una satisfaccién y una delectacién sensibles, ya que es
incapaz de sentir otras”. Cuanto mas fervoroso es el éxta-
sis, més luz irradiard de uno a otro plano, o, si se prefiere,
de uno a otro centro del cerebro, y acabarad por alcanzar
los centros de la vida sexual 1. Lo que ocurre en el mis-
ticismo individual ocurre también en el misticismo colec-
tivo. El éxtasis toma entonces sus formas més exaltadas,
la locura divina se desencadena por contagio y alcanza
sus més altas cimas. Pero es evidente que en esa clispide
del frenesi religioso, el cuerpo entero cae en trance, los
centros sensuales son afectados y asi lo obsceno coagula
en lo mistico, fenémeno de asociaclén y no de vinculacién
causal.

Si nuestra interpretacién es exacta, lejos de ser lo reli-
gioso lo que nace de lo sexual, seria, por el contrario, lo
religioso lo que en ciertos casos se degradaria en sexual.
Llegarfamos, por diferente camino, a la misma conclusién
que P. Gordon 2 El citado autor no acepta que los actos
licenciosos, por su misma violencia, puedan tomar caracter
sagrado; cree, en cambio, que lo sagrado puede colorar
los actos sexuales, Para nosotros, si las practicas religio-
sas sobreexcitan la sexualidad oral, anal o genital, pueden
producirse, en el transcurso de las ceremonias, actos de
exhibicionismo y los érganos generadores, al haber asu-
mido un lugar en el rito, y puesto que han sido vistos en
una atmésfera de intensa religiosidad y que dicha religio-
sidad est4d en cierta forma adherida a ellos, pueden enton-
ces cobrar, para los miembros del grupo, un aspecto que
no tenfan primitivamente. Asf me explico yo el origen de
los cultos filicos. Durkheim ha demostrado claramente

1 R. BASTIDE, Les problémes de la vie mystique, cap. 10 (en
especial las citas de Santa Teresa y de San Juan de la Cruz).

2 P. GorpoN, L'initiation semuelle et évolution religieuse,
Paris, 1946.

249



gue no es posible pasar de lo natural a lo sobrenaturall;
ello me parece tan cierto con respecto al sexo, que forma
parte de la naturaleza, como respecto de la sombra o el
suefio estudiados por Durkheim. La vida sexual y la vida
religiosa constituyen, pues, dos dominios heterogéneos,
pero pueden encontrarse y fusionarse. Tal nuestro segun-
do punto.

Es posible, ahora, iv més lejos. Puede haber, igualmen-
te, colaboracién creadora entre lo sexual y lo social. To-
maremos, a titulo de ejemplo, la magia. Los psicoanalistas
han demostrado claramente que la magia nace del deseo
y se funda en la omnipotencia de las ideas en el periodo
narcisista. Aceptamos tal punto de vista. Pero hay una
especie de contradiccion entre la multiplicidad de deseos,
de ideas dindmicas, de ensuefilos narcisistas, y la pobreza
de la magia, la monotonia de sus procedimientos, la redu-
cida cantidad de objetos que utiliza para sus fines. Ocurre
que la magia es tradicién; el individuo, para realizar su
deseo, debe someterse a ciertas reglas, plegarse a una ob-
jetividad que lo compulsa desde afuera y, en consecuencia,
una explicacién total de la magia no puede satisfacerse
por la subjetividad narcisista, Gnicamente: es menester
que dé cuenta también de ese elemento de objetividad.
Ahora bien, esa objetividad es social y no rito neuropético.
Los estudios realizados entre los indoamericanos, después
entre los australianos, continuados entre muchos pueblos
¥y aun entre los chinos, demuestran que la magia se basa
en una clasificacién del universo. Los objetos de la natu-
raleza estan vinculados entre si por participaciones mis-
ticas y se puede, entonces, actuar pasando de un objeto
al otro siguiendo la linea de esas participaciones. Pero
cualquier objeto no esti ligado a otro cualquiera, fortui-
tamente., Hay categorias bien definidas de lo real, en el
&mbito de las cuales puede desenvolverse la magia, pero
las participaciones cesan, en cambio, cuando se pasa de
una a otra categorfa. Forman dominios cerrados. Por
ejemplo, entre los australianos hay un grupo que com-
prende los caimanes, el sol, ciertas especies de &rboles,
etcétera, otro grupo que abarca los canguros, la luna, es-
pecies vegetales diferentes de las primeras, etcétera. Estas
categorfas mentales que tornan posible la accién mégica
no hacen més que reproducir la organizacién social de la

1 DUuRKHEIM, Les formes élémentaires. .., op. cit.

250



tribu en fratrfas, en clases matrimoniales, en clanes toté-
micos. El universo estd dividido segilin el modelo que
ofrece la sociedad, y asi, en relacién con el tema que nos
ocupa, los hombres de cierto clan bien pueden tener tal
poder sobre los objetos que pertenecen a la categoria
vinculada a su clan; no lo poseen, en cambio, sobre los
objetos que forman parte de otras categorias y que estan
bajo el dominio de los demés clanes. EIl clan que conoce
los secretos de la lluvia no podria actuar sobre el sol, y
el que aleja al viento del este serd impotente ante el vien-
to del oeste. Hay una divisién social de los ritos méagicos 1.

La rafz psiquica de la magia es, pues, el narcisismo, pe-
ro el narcisismo no actiia libremente como en la teoria
psicoanalitica de Freud. No actGia sino en un cuadro ins-
titucional y ecolégico, en vinculacién con la distribucién
de los clanes en el territorio o de las categorias de objetos
naturales segin log clanes. El hecho de que los hombres
se agrupen en clases diferentes es la razén de que las
cosas se agrupen en géneros y en especies. El individuo
no puede actuar sino dentro de una sola categorfa de
lo real y s6lo sobre ella: la que estd vinculada a su
grupo cldnico o territorial. Los demis objetos estdn al
margen de sus realizaciones narcisistas. No es posible,
por lo tanto, definir la magia por la omnipotencia de las
ideas, sino tan sélo por la omnipotencia en un grupo de
determinadas ideas. Y esas ideas no son escogidas por
el individuo seglin sus propias pulsiones o sus ritos obse-
sionales, sino que le son impuestas por el azar del naci-
miento, por el hecho de pertenecer a este clan y no a
aquel otro. El narcisismo se une a la distribucién de los
hombres dentro de la estructura tribal. Para comprender
la magia se torna, pues, necesario apelar simultdneamente
al psicoandlisis y a la sociologia.

Por lo tanto, el sociélogo no debe desdeflar a priori los
aportes del psicoanAlisis, sino que debe preguntarse siem-
pre si éste actia y cémo y en qué medida lo hace. La
sexualidad, en su forma genital por otra parte, mas que
pregenital, ocupa, junto con la necesidad de subsistencia,
un importante lugar en la vida de los pueblos. No hay
que estudiarla sélo en sus formas institucionalizadas, cris-

! DURKHEIM y MAuss, De quelques formes primitives de
classification (Année sociologique, VI, 1901-1902) ; GRANET,
op. cit.

251



talizadas en ritos de matrimonio o en reglas de parentesco.
Hay que estudiarla también en su forma pura, en sus
relaciones con las instituciones. De esa forma, nos veria-
mos llevados a distinguir diferentes tipos de hechos so-
ciales: aquellos en que la sexualidad no desempefia un
papel importante, o al menos directo, y aquellos en que
desempefia, en cambio, un papel creador.

Podemos citar como ejemplo de los primeros los ritos
de iniciacién. Cabe recordar que para los discipulos de
Freud, lo mismo que para Reik, dichos ritos tienen por
objeto desviar la libido que primitivamente se hallaba
centrada en la madre hacia otras mujeres: la circuncision,
al permitirle al nifio el uso de sus érganos genitales, y el
periodo de licencia que sigue al de las pruebas y que
ofrece al nifio la libertad de acostarse con la muchacha
que mejor le parezca, hacen que el iniciado no piense ya
en su madre; su libido estard, de alli en adelante, canali-
zada hacia la heterosexualidad y hacia el matrimonio. Pa-
ra Roheim, el asunto es distinto: la iniciacién austiraliana
lleva la libido de la madre hacia las hermanas; es una téc-
nica de homosexualidad. Pero en ambos casos, la inicia-
cién es una solucién del complejo de Edipo. Y esa solucion
es impuesta al nifio en el momento de la pubertad, es de-
cir, justamente en el momento en que ese complejo corre
el albur de tornarse peligroso.

Pero la fecha de la circuncisién varia, segin los pue-
blos, entre el séptimo dia y los veinte afios de edad. Si
atin asi se quiere hablar de pubertad, s6lo puede entonces
tratarse de una pubertad social y no fisiologica. Al sép-
timo dia, el nifio sigue en la fase oral, y a los veinte afios
hace ya tiempo que el complejo de Edipo ha desaparecido.
La circuncisién puede, pues, cumplir una 1til funcién de
desviacién de la libido maternal, pero en ciertos casos pri-
vilegiados, no en todos. En cuanto al periodo de licencia
sexual, cabe notar que el término “sexual” estd de més:
se trata de licencia total. El nifio puede cometer entonces
todos los crimenes, habitualmente prohibidos por la socie-
dad, puede robar, injuriar, etcétera. Sucede que la inicia-
cién no es solamente el paso de la sexualidad pregenital
a la sexualidad genital; es el paso del estado de miembro
de la familia al estado de miembro de la comunidad social.
En ese paso, hay un momento en que el nifio se encuentra
fuera del alcance de las compulsiones del grupo doméstico
que ha dejado y, al mismo tiempo, fuera de las del grupo

252



tribal, al cual no se ha integrado atinl. Es, por lo tanto,
libre, y la funcién del periodo de licencia no es canalizar
la libido hacia ciertos objetos (lo gue equivaldria a una
compulsién) sino, por el contrario, es el momento feliz de
la relajacién, del retorno de lo reprimido, de desaparicion
de censuras (algo semejante a ese momento de licencia
que existe en nuestras sociedades civilizadas, cada vez que
se abandonan las compulsiones propias de un grupo antes
de subordinarse a otras compulsiones, como en el caso de
los conscriptos). La licencia es pues un efecto, una deri-
vacién del relajamiento transitorio de los lazos sociales, y
no una causa, un medio de degviar la libido lejos de la
madre. También en este caso es posible gque a veces el
rito tenga este efecto, pero sélo es un feliz complemento,
no su funcién esencial.

Las pulsiones condenadas, consideradas como peligro-
sas por la sociedad, las tendencias incestuosas pueden, por
otra parte, tener lugar legal en las instituciones. En cier-
tas tribus sudafricanas de las orillas del lago Nyassa, cuan-
do un hombre quiere conseguir un hechizo poderoso como
poner su cuerpo al abrigo de las balas, debe cometer in-
cesto con su propia hermana, y del mismo modo los caza-
dores de hipopétamos del Nkomali, si desean tener buena
caza, se ven obligados a practicar incesto con sus propias
hijas2, Sucede que la magia es una actividad peligrosa,
pues requiere el manejo de fuerzas sobrenaturales que
son altamente contagiosas; exige de quien se entrega a
ella un coraje sobrehumano, en cierto modo, una posicién
en la sociedad anéloga a la del héroe. El mana mata, por
su contacto fulminante, a cuantos se le acercan demasia-
do. En consecuencia, para poder utilizar sin riesgos el
mana hay que situarse fuera de la condicién humana,
identificarse con los héroes miticos o con los dioses, y el
unico medio de lograr tal cosa, ;no consiste acaso en prac-
ticar los actos que estdn solemnemente prohibidos por la
comunidad, en franquear las barreras de los tabtes que
nos encierran en los limites de la humanidad, para tor-
narnos semejantes a los dioses? En nuestras sociedades
se hallan en juego representaciones colectivas andalogas
con respecto a los poetas, que no pueden ser grandes sino
a condicién de ser malditos.

1 VAN GENNEP, Les rites de passage, Paris, 1909.

2 L. LEvY-BRUHL, Le surnaturel et la Nature dans la men-
talité primitive, Paris, 1931,

253



Otro ejemplo de la utilizacién de la perversién por la
sociedad es el de la homosexualidad. La homosexualidad
puede desempefiar un papel 1til en la sociedad guerrera,
como la de los amis, entre los griegos, la de los samurais
en el Japén, y en menor grado entre los mahometanos.
Aqui, la sociedad aprovecha, con miras a la defensa co-
min, la camaraderia creada por esa forma amorosa. Por
otra parte, la homosexualidad desarrolla la femineidad en
vez de la virilidad y destruye asi, en las civilizaciones de
doble tipo y con divisién sexual del trabajo, la estructura
misma, dualista, de la sociedad, con el hombre cazador y
guerrero, y la mujer dedicada a la agricultura y a la edu-
cién de los nifios. Pero el psicoanilisis ha demostrado
que esos tipos de hombres invertidos estin dotados, por
un mecanismo de compensacion, de cualidades artisticas y
religiosas que pueden ser ttiles a la sociedad. Se podra
mirarlos con cierto desprecio; de todas maneras, se apro-
vecharan sus dones; se convertira al homosexual en el
profeta o el sacerdote, se le permitird dedicarse, ya que
esta a la vez fuera del grupo masculino y del grupo feme-
nino, a actividades consideradas indignas del hombre, pe-
ro para las cuales no estd dotada la mujer: componer can-
tos magicos, estudiar las virtudes de las hierbas, seguir
la marcha de las estrellas!. Asi, tanto en este segundo
caso como en el otro, los que estédn al margen de las nor-
mas, los que se han colocado al margen de las prohibicio-
nes, son considerados como si tuvieran relaciones maés
estrechas con lo divino, que por definicién estd por sobre
las normas, ya que es la fuente de las mismas. Por esa
facilidad de comunidén con lo sobrenatural pueden prestar,
entonces, servicios a los deméas hombres, y una sociedad
bien organizada debe reservarles un lugar, sea cual fuere
la ambivalencia de los sentimientos que se tengan respec-
to de ellos. Ofrecen, por lo tanto, una forma de transicién
entre los primeros casos que hemos estudiado anterior-
mente, como la iniciacién, en donde la libido no tiene pa-
pel creador, y los casos que examinaremos ahora, en los
cuales la libido puede llevar a la formacién de institucio-
nes de compensacién,

Segiin parece, el traumatismo del destete no desempefia
un gran papel en la mayorfa de las tribus primitivas. N1

1 E. CARPENTER, Intermediate Types among Primitive Folk,
Londres, 1919.

254



tampoco el erotismo anal. El complejo de Edipo no es
universal. Pero existen atros conflictos, amén de los con-
flictos infantiles, y si bien ello nos aleja del psicoanélisis
ortodoxo, podemos de todos modos destacar que lo genital
estd a menudo rodeado de tales compulsiones, trabado por
tantas costumbres, que no puede satisfacerse naturalmen.
te y da lugar a posibles angustias. Consideraremos el caso
de los antiguos tupinambdées 1. Entre ellos, el matrimonio
se celebraba entre individuos pertenecientes a generacio-
nes alternadas; los tios se casaban generalinente con sus
sobrinas y los jévenes no podian contraer matrimonio sino
después de haber hecho un prisionero en la guerra, cele-
brado el rito del asesinato ritual de ese prisionero, lo cual
les impedia, en general, tomar mujer antes de los treinta
afios. Pero el monopolio de las doncellas por la gente de
edad hacfa que, atin entonces, el guerrero no encontrara
compafiera sino tras muchas dificultades; entonces, las vie-
jas mujeres de los jefes poligamos abandonaban a su pri-
mer marido para contraer nuevas nupcias con hombres
miés jévenes que ellas. Los tupinambdes justificaban ese
comportamiento diciendo que las jévenes, por no conocer
nada de la vida, necesitaban un hombre maduro que les
ensefiara a dirigir una casa, y que, reciprocamente, las
mujeres viejas se encargaban de la instruccién de los j6-
venes guerreros. Es evidente que hay una racionalizacién
fuera de lugar para justificar la gerontocracia tupinamba.
Esa situacién social no podia dejar de producir malestares
de orden sexual y el casamiento representaba una solu-
cién poco satisfactoria para los hombres jévenes, ya que
no podfan casarse sino bastante tarde y con mujeres viejas.
El grupo mismo se oponia a que tuvieran relaciones libres
con muchachas de su edad, Era menester, pues, que la
sexualidad hallara medios de compensacién; esos medios
eran sobre todo la sodomia, que ocupaba lugar de honor
en la tribu, o si no una especie de prostitucién organizada
por los padres del joven, con miras a su educacién sexual:
“Cuando los padres y las madres ven a sus hijos excitados
por el deseo de mujeres, le buscan una y les ensefian a
servirse de ella”, dice el viejo cronista Gabriel Soares.
Por ultimo, habia después, antes del casamiento propia-
mente dicho, pero cuando el guerrero ya era apto para

1 F. FERNANDES, A organizagao social dos Tupinamba, cap.
III, San Pablo, 1949,

255



casarse, “noches de prueba” entre los novios., Tal cosa re-
lajaba un poco las tensiones sexuales existentes entre el
momento en que tenfa lugar el asesinato ritual del pri-
sionero y la fecha del casamiento, que no se celebraba sino
tres o cuatro afios después.

Podemos incluir esas costumbres en el esquema de Kar-
diner, sobre la distincién entre las instituciones primarias
vy las instituciones secundarias. La gerontocracia, el ma-
trimonio entre generaciones alternadas, viejos y jovencitas,
guerreros y mujeres viejas, constituyen las instituciones
primarias impuestas por el grupo, ¥y que atentan contra
la sexualidad normal. La pederastia, las experiencias amo-
rosas instituidas por los padres con una mujer a la que
probablemente retribuyen el servicio, y el matrimonio de
prueba antes del casamiento definitivo, forman las insti-
tuciones secundarias, nacidas de la necesidad de hallar
solucién a la angustia libidinosa —efecto de las compul-
siones de la colectividad—, Se advierte que la sexualidad,
al plantear problemas que es menester resolver para que
el grupo no sea perturbado y que las tradiciones continden
siendo respetadas, conduce a creaciones institucionales.

En conclusién, la sexualidad desempefia tal papel en la
sociedad que el sociblogo no puede desdefiarla, Puede co-
lorar y deformar las relaciones sociales normales, puede
crear “instituciones secundarias”. Sobre todo, ya que la
sociedad no vive sino por los individuos y en los indivi-
duos, lo social se fusiona con las tendencias psiquicas in-
dividuales, y si el sociélogo debe estudiar a “el hombre
total” en “la sociedad total”, debe tener en cuenta ese
fenémeno de fusién, que hace que lo social esté pleno de
lo libidinoso y que lo libidinoso actde, a su vez, sobre lo
social. Una vez dicho esto, 1o social y lo libidinoso cons-
tituyen dominios diferentes, pueden unirse, no tienen ni
la misma naturaleza ni el mismo origen. Las institucio-
nes primarias no son mecanismos de defensa, procesos se-
xuales, derivaciones de complejos, o medios inventados
para acabar con ellos. El gran error del psicoanilisis re-
side en haberse colocado en el terreno de la sociologia ge-
nética, en vez de mantenerse en el de la sociologfa general.



11

Los psicoanalistas podrian sin duda objetar a nuestro
punto de vista que, si en la actualidad lo social y lo sexual
chocan entre si, 1o gocial no deja de ser lo sexual dese-
xualizado, De allf, a la vez, la posibilidad de la oposicién
Yy, empero, la unidad de origen. Pero se trata de un hecho
para el que no han faltado criticas: ;cémo explicar esa
desexualizacién? Freud la explica por la represién de la
sociedad, pero si lo social siempre participa primitivamen-
te de lo libidinoso, no se comprende cémo lo sexual, al
chocar contra algo sexual, se desexualiza. Egs posible re-
montarse, paso a paso, hasta la horda primitiva para
hallar allf la primera forma de organizacién social que se
oponga a continuacién a las tendencias asociales del hom-
bre; pero ya vimos, al ocuparnos de Malinowski, cuénto
hay de novela en esa concepcién de los primeros hombres
que asaltados por los remordimientos ante sus crimenes
forjan el totemismo, para huir de esa angustia stbita
de una consciencia moral que todavia no estid formada.
Debemos pues considerar, por nuestra propia cuenta, ese
problema de la desexualizacién de la libido y tratar de
hallarle explicaci6n.

El estudio de los suefios nos ha mostrado la existencia
de un doble simbolismo: el simbolismo sexual, nacido de
la censura social, y el simbolismo social, nacido de la co-
munién del grupo. Quiza podria hacerse una divisién anéa-
loga en el dominio de la libido y distinguir una sexualidad
libidinosa y una sexualidad social. La primera seria indi-
vidual, el famoso principio de placer, que es el gran mo-
tor de nuestro comportamiento, segiin Freud. La otra se-
ria una sexualidad simbélica creada en cierto modo por
la sociedad, para sus necesidades, a fin de significar ma-
terialmente, ritualmente, la idea de solidaridad, de agre-
gacién, de vinculacién entre los individuos. Los sociélogos
no han reparado suficientemente en la importancia de ese
dualismo, pues al abordar con mentalidad de hombres
modernos el cuadro de los no civilizados creyeron que la
identidad de los gestos amorosos significaba la identidad
de los sentimientos subyacentes. Pero las descripciones de
los etnélogos nos inducen a pensar que, tras la unidad del
acto sexual se ocultan dos sexualidades totalmente dife-
rentes.

Nuestro punto de partida es que la sexualidad que esta

257



controlada en la mayor parte de las sociedades primitivas
es la sexualidad relativa al matrimonio, pero que existe,
al margen de ella, una sexualidad libre, anterior a la in-
corporacién del nifio al grupo tribal. En muchos pueblos,
los adolescentes no sufren compulsidn sexual antes del ma-
trimonio, por ejemplo, en Africa, en Melanesia, en Nueva
Guinea, y en ciertas regiones de la India. La cépula es
mirada casi como una especie de juego que comienza a
ser practicado, ensayado mucho antes de la pubertad, en-
tre los chiquillos. Para comprender bien la significacion
de este hecho tan general, mejor serd concentrar nuestra
investigacién en un solo ejemplo; elegiremos el de los
tongas, acerca de los cuales poseemos una rica documen-
tacién reunida por H. A. Junod 1.

Los tongas conceden la mas amplia libertad sexual a los
varones y a las mujeres, antes del matrimonio. Es decir
gue Ja unién sexual, en si misma, es mirada como si no
revistiera ningtn interés, que la sexualidad no parece pre-
sentar peligros para el grupo, que se puede dejar que los
nifios sigan las pulsiones de lo genital. Quiz4 se podria
responder, es cierto, que esa libre sexualidad, por hallarse
primeramente la libido fijada en la madre, no serfa sino
un medio de anular lo mas ripidamente posible el com-
plejo de Edipo, y de desviar la libido de la tentacién in-
cestuosa, dirigiéndola hacia otras mujeres. Entonces, la
libertad seria sélo aparente; en realidad, nos hallarfamos
frente a una costumbre tradicional, y quien dice costum-
bre dice presién social, aunque esta presién sea incons-
ciente. A tal objeci6n se puede responder que entre los
banties, cuando muere el padre, las mujeres son distri-
buidas entre los hijos, y que si la tentacién del incesto
existiera, tal hébito, capaz de reavivar la libido infantil,
serfa inexplicable. Adem4s, si la libido maternal asume,
en nuestras sociedades contemporineas, tal como lo ha
demostrado Freud, la forma de bisqueda, por parte de los
j6venes, de mujeres de mas edad y en cierto modo ma-
ternales como compafieras de sus primeras experiencias
amorosas, no se comprenderfa por qué los pequefios ton-
gas se burlan de los viejos, hacen bromas a las mujeres
mayores, cuando éstos dejan de desempeilar un papel en
la sociedad. El respeto o el amor van hacia los individuos

1 H, A. Junop, Moeurs et coutumes des Banfous, t, 11, Pa-
ris, 1936.

258



que estan encuadrados en el grupo, que tienen una fun-
cién social, desde el momento en que ese encuadramiento
cesa, desde que el individuo yo no es més que un indivi-
duo vy no un miembro de la tribu, entonces todo estd per-
mitido. La libertad del amor entre los nifios no nabiles
corresponde exactamente a esas libertades con respecto
de los viejos. Tanto en un caso, como en el otro, no hay
sino individuos, y no seres sociales,

Por eso toda impulsién les estd permitida, pues ello no
tiene importancia alguna para el grupo, Se estd al mar-
gen del mismo.

Con el casamiento comienzan los tables sexuales. Pero
el acto sexual en s{ mismo, como manifestacién libidinosa,
no estd alcanzado por los tabies. Lo estd en cambio como
simbolo de la gregaci6én social y como manifestacién de
la vida colectiva. Por ejemplo, durante la enfermedad y
la convalecencia, el marido y la mujer no pueden tener
relaciones entre sf; la enfermedad es considerada como
una potencia mistica, una fuerza sobrenatural y contagio-
sa que destruye los vinculos normales. Es un cuerpo ex-
trafio que se introduce en el organismo social; en conse-
cuencia, en tanto dura la enfermedad, los individuos pue-
den seguir juntos, vivir unos junto a otros, pero no pueden
unirse, que tal serfa el significado de la cépula, converti-
da asi en rito de solidaridad familiar. Y la prueba de que
es efectivamente asf{ y de que el tabd no tiene significa-
cién profilactica nos la da el hecho de que en los periodos
de epidemias continda en las casas donde no hay ninguna
persona afectada, para los hombres y mujeres que no estan
enfermos. Se tiene pues la impresién de que la enferme-
dad es considerada un peligro social y no sanitario. Rad-
cliffe-Brown ha demostrado que la religién es una reac-
cién de los grupos contra todo lo que es un peligro para
la sociedad: las tempestades, los vientos, las lluvias to-
rrenciales, etcétera; lag ceremonias religiosas tienen por
objeto domeflar esas fuerzas antagénicas, “socializarlas” 1.
Si aplicamos esta idea a nuestro caso veremos que el tabi
es justamente la forma de repulsién del grupo contra la
enfermedad en su papel de peligro para la colectividad.
Es menester, entonces, cortar los lazos que unen a los
individuos y, como el acto sexual es el simbolo de la agre-

1 RADCLIFFE-BROWN, The Andam an Islanders, Londres, 1983,

259



gacibn, se suprimiré el acto sexual para suprimir lo social.
Las relaciones sexuales estin igualmente prohibidas en
todos los perfodos marginales, como durante el duelo, o
inclusive cuando la aldea se desplaza en busca de otro
emplazamiento. Ello ge debe a que, en esos momentos pe-
ligrosos, el equilibrio social se halla especialmente ame-
nazado; son instantes de crisis, en los cuales los antiguos
lazos se cortan, sin que otros nuevos hayan ocupado su
lugar, El cumplimiento del acto sexual no es, pues, posible.
No se comprenderfa esta prohibicién si se tratara sélo del
principio de placer; pero su significacién se torna evidente
no bien se advierte en él la realizacién y el simbolo de la
comunién social. Por ese gesto se torna manifiesto que la
solidaridad estd transitoriamente suspendida. Hay un ter-
cer caso de tabl, que rige cuando los individuos estdn
ocupados en una tarea importante; por ejemplo, los hom-
bres en la caza o en la pesca, las mujeres ceramistas en el
momento de encender el horno. Aquf, ya no es la oposicién
de las fuerzas misticas de disgregacion o de las fuerzas
de organizacién social lo que estd en juego, sino la opo-
sicién entre el mundo exterior y el mundo social. La aten-
cién debe ser dirigida por entero hacia el cosmos, la acti-
vidad humana debe tornarse puramente sensorio-motriz y
ello sélo se consigue apartando al hombre o a la mujer de
toda preocupacion extrafia. Para poder establecer los lazos
entre la naturaleza y el individuo es menester que cese,
al menos en parte, el vinculo social. Esta paralizacién de
las relaciones interindividuales est4 sefialada por el tabi
sexual. En suma, el tabG no prohibe, en cada oportuni-
dad, el amor como amor, sino la sexualidad social, como
simbolo de la sociedad, la c6pula en su papel de signo
de la unién humana.

Y he aquf la contraprueba. Cuando, después de esos pe-
rfodos de debilitamiento de la vida social, ésta se reanuda,
ese nuevo comienzo se simboliza con el acto carnal. Tal
serd especialmente el caso cuando el duelo haya concluido
y la viuda, que hasta entonces se mantuvo fuera de la
comunidad, se reincorpore a los cuadros sociales, O inclu-
so cuando e} villorrio haya encontrado su nuevo empla-
zamiento, cuando la mudanza no haya sufrido tropiezos
y la vida cotidiana esté a punto de recomenzar. En resu-
men, el rito sexual serd siempre un rito de agregacion.
Tal la razén por la cual asume forma diferente, como si
se quisiera sefialar claramente la oposgicién entre la sexua-

260



lidad libidinosa y la sexualidad social: la forma del coitus
interruptus. Tal también la razén por la cual se realiza
seglin un cierto orden, que comienza por el jefe y sigue
la via jerirquica, hasta que todos los individuos de la
aldea lo hayan practicado, los unos a continuacién de los
otros. Es menester que cada uno, en virtud de ese gesto,
restablezca la existencia social, los vinculos que unen a
los individuos entre si; y al jefe le corresponde comenzar
por que €l es el sfmbolo vivo de la unidad del grupo.

La citada dicotomfa sexual puede asumir formas diver-
sas, pero se da casi en todas partes. Por ejemplo, entre
los todas, la tribu est4 dividida en dos grupos exogamicos,
y los casamientos estin prohibidos entre esas dos mitades
tribales. Pero ello no impide que, practicamente, los hom-
bres tengan una amante dentro de su propia mitad. La
libido es libre en el amor extraconyugal, en tanto que el
matrimonio esta cuidadosamente controlado, reglamentado,
sujeto a tables impuestos por el mismo pueblo. El amor
extraconyugal s6lo pertenece al principio de placer, en
tanto que el matrimonio tiene un interés social, en la mis-
ma medida en que es algo distinto del amor, que es un
medio de vinculacién entre dos mitades tribales, una pres-
tacién de mujeres sujetas a otras prestaciones, una forma,
junto con el comercio, el intercambio de regalos, de ritos,
etc., de manifestar la solidaridad étnical; en suma, que
es también aquf un sfmbolo de la unidad social. Del mis-
mo modo los psicoanalistas han querido explicar el tabu
de la suegra, que prohibe al yerno, que suele vivir en la
casa de sus padres politicos, hablar o ver a su suegra, por
la posibilidad que tendria dicho contacto de reavivar el
complejo de Edipo, pues la suegra puede convertirse en
substituto de la madre. Pero si tal explicacién fuera acer-
tada, no se comprenderia la existencia de un medio de
anular el tabd, y ese medio consiste, precisamente, en
jacostarse con la suegra! Eg decir, en cometer el acto que
deberia reanimar en el hombre, con la mayor violencia,
la angustia edfpica. Los caribes de las Indias Occidenta-
les, los navajos, los cherokees de Estados Unidos, podian,
si sus suegras eran viudas, casarse con ellas antes de
hacerlo con las hijas: de ese modo, el tabl desaparecia
automéiticamente. Los wogogos y los waheles de Africa

1 M. Mauss, Essai sur le don, forme archaigue de Péchange
(Année Sociologique, 1923-1924).

261



Oriental, que tampoco aceptaban someterse al tabg, se con-
tentaban con una sola unién ritual con ellas. Esto, sin
hablar de la posibilidad de anular el tabti mediante la
entrega de un don, de una cabeza de ganado!. Es decir,
que el tabd no es tabd sexual, sino tabi social; o sea,
también, y éste es el punto méis importante de nuestra
demostracién, que tenemos aqui también un ejemplo de
acto carnal que no es libidinoso, sino simbdélico. La unién
carnal crea un vinculo. Podemos afiadir un Gltimo ejem-
plo. Cuando un incesto condenado por la ley tribal ha
sido cometido, a pesar de todo, se puede borrar la falta
“matando” el parentesco. Los kiluys, por ejemplo, sacri-
fican, en ese caso, una oveja, colocada ceremonialmente
sobre los hombros de la mujer, y los ancianos, represen-
tantes de los intereses pablicos, le extraen los intestinos
a la victima y los cortan después con una astilla de ma-
dera. Y dicen que ‘“cortan el clan” 2. Puede advertirse que
no se condena, en el incesto, el juego amoroso de las dos
personas, sino el lazo social que los uni6, el acto que une
entre s{ a dos individuos que estidn separados por lasg
reglas de parentesco. Bastar& con “cortar” el parentes-
co, es decir, el vinculo social, para que el acto cese de
ser sacrilegio. De manera que siempre es el amor social,
el amor simbolo lo que se condena. Amor que esti con-
trolado, pero que, una vez maés, no lo est en su caricter
de libido.

Rastro de esta sexualidad social se advierten en la an-
tigliedad grecorromana. Ya sea en los mitos, como en los
de Urano, sea ya en las ceremonias de fertilizacién de la
tierra3. Frobenius, que realizé un estudio especial de
dichos mitos y ritos, que intent6 delimitar el area de
extension de los mismos en Asia, en la cuenca medite.
rrédnea y en el Africa negra actual, observa con sorpresa
que la mencionada drea coincide, en el suelo africano,
con la de ocupacién del suelo por pueblos de inimagina-
ble ingenuidad y castidad, y que tienen, segin sus pro-
pias palabras “concepciones sexuales sanas, carentes de
todo espiritu de goce”. El mito expresa que el mundo no
existe sino por la unién del Cielo y de la Tierra; el rito

1 BRIFFAUT, The Mothers, y Lord RAGLAN, op. cit.; P, GOR-
DON, op. cit.

2 Lévy-Bruhl, citado por P. GORDON, op. cit.
3 A. DIETRICH, Mutter Erde, Leipzig, 1905.

262



estriba en que, en determinadas circunstancias, las sacer-
dotisas de la Luna deben simular esa arcaica unién aban-
donéndose al abrazo sexual de los sacerdotes, y a veces
hasta se exige la participacién de todos los miembros de
la tribu, Veamos cémo comenta la ceremonia el nombra-
do explorador e historiador: “La vida sexual servia, pues,
para representar las ideas de la concepcién astral y cés-
mica del mundo, ya que el acto sexual estaba al servicio
de una problemadtica. Asi, la vida sensual natural y sin
enigma, comin a todas las criaturas del mundo circun-
dante dotadas de un organismo evolucionado, esa vida
sensual fue en esa esfera y en ese estadio de la civiliza-
ci6én, en virtud de una concepcién del mundo y de un
culto, ordenada o avasallada, condicionada o normalizada,
en todo caso privada de su significacién natural, y adap-
tada. La idea se habfa convertido en principio y la vida
sexual, a pesar de ser un fenémeno natural, se vefa re-
primida.” 1 Creemos que Frobenius incurrié en el mismo
error que nosotros hemos sefialado: el error, comin a mu-
chos soci6logos, de considerar la sexualidad como una e
idéntica a si misma. Frobenius lo manifiesta involunta-
riamente al insistir, en varias ocasiones, en su sorpresa
al hallar tales hierogamias y tales mitos en pueblos “cas-
tos”. De donde se deduce que el principio de placer no
puede convertirse en principio religioso por si mismo sino
a condicién de adaptarse y de perder su significacién
“natural”. Mas, ¢por qué y cé6mo? Las cosas parecen mu-
cho més simples de comprender si se acepta nuestra hip6-
tesis de la doble sexualidad; pues lo que se convierte en
un rito de agregacién de las fuerzas de la naturaleza, no
es ya el gesto de amor: es lo que ya se considera como
el rito de agregacién social. Si el mundo mitico no es méas
que una proyeccién del mundo social, y si el acto sexual
es un medio de unir y de simbolizar la solidaridad entre
los hombres, el paso de lo colectivo a lo sobrenatural
resulta un proceso normal,

Sabemos que el casamiento es considerado, en Ia mayor
parte de las tribus primitivas, como continuacién y con-
clusién de los ritos de iniciacién. Los ritos de iniciacién
tienen como fin hacer que el individuo pase, segin diji-
mos anteriormente, del estado de infancia al estado de

1 FroBENIUS, Histoire de la civilisation africaine, Paris,
1936, pp. 137 y 141-2,

263



miembro de la tribu. El matrimonio, es pues, un rito de
agregacién que completa las ceremonias precedentes y
que acaba de vincular al hombre joven con el conjunto
de la colectividad, d4dndole una nueva funcién social de
genitor, Todos esos hechos, que hemos resumido sucinta-
mente, parecen justificar nuestra dicotomia entre una se-
xualidad libidinosa y una sexualidad social. Para estable-
cerla definitivamente, atin nos resta, sin embargo, exami-
nar una teorfa, que parece sostener lo contrario de la
nuestra: la de Ch., W. Margold1. Nuestro pensamiento
sostenfa gue si hoy la sexualidad est4 controlada en todos
los dominios, existié otrora, y existe también hoy entre
los primitivos, una sexualidad libre, enteramente consa-
grada al placer, y, simultdneamente, una sexualidad so-
cial, sometida, contrariamente a la primera, a gran can-
tidad de tabudes, no por ser sexual, sino justamente por
ser diferente de la sexualidad, y, esencialmente, forma y
simbolo de agregacién social. Margold expresa que la se-
xualidad libre no es libre, que estd también controlada,
sometida a reglas. He aquf los argumentos que presenta
en favor de su tesis: 19) en muchos pueblos primitivos,
la libertad de las relaciones entre los j6venes est restrin-
gida por las leyes de la exogamia y los tabiles relativos
al incesto entre hermanos; los juegos amorosos son per-
mitidos, pero con la condicién de que las partes intervi-
nientes pertenezcan a clanes diferentes, a familias dife-
rentes, 0 a grupos territoriales alejados; 29) el amor libre
no puede ser practicado entre hombres jévenes y mujeres
casadas, o inclusive entre hombres casados y mujeres jo-
venes; 3?) en ciertos pueblos, la promiscuidad no es per-
mitida sino en ciertas épocas; antes o después de la mens-
truacién en el caso de la mujer, o después de ciertas cere-
monias especiales; 4°) por dltimo, hay cierto ntimero de
reglas de decencia que deben ser escrupulosamente res-
petadas, aun cuando se trata de ese amor llamado libre:
por ejemplo, estd prohibido nombrar los érganos sexua-
les, y hay que seguir las normas de cortejo amatorio pro-
bias del pueblo; la seleccién de parejas no se hace por
casualidad, los enamorados se seleccionan segin sus par-
ticulares gustos; el acto carnal, en fin, no puede efectuar-
se sino en la maleza o en la casa de los j6venes, e incluso

1 CH, W. MARGOLD, Sex Freedom and Social Control, Chica-
go, 1926.

264



Unicamente por la noche !, En resumen: la libido genital
no estarfa librada jaméis a la espontaneidad pura.

Podemos aceptar los hechos. Pero, ;jcudl es el sentido
de ese control? Se trata, en efecto, de delimitar justamen-
te el terreno donde podr4 desarrollarse la sexualidad libre
y el dominio en el que no podra desarrollarse. Si las rela-
ciones deben tener lugar en la maleza, por la noche, fue-
ra de la casa paterna o materna, en sitios y a horas en
los gue no se corre el riesgo de encontrarse con personas
casadas, ello se debe a que Ia casa es el lugar de la sexua-
lidad social y quienes no esta4n todavia integrados total-
mente en la colectividad, en virtud del matrimonio, deben
solazarse fuera de ella. Reciprocamente, las personas ca-
sadas hacen el amor piblicamente, a veces rodeados por
un corro de curiosos. La sexualidad libre debe reducirse
a ser un acto de puro placer, y la prueba la da el hecho
de que jaméis se resuelve en concepcién; no pueden nacer
nifios de una unién que no est4 socializada. Si las rela-
ciones est4n prohibidas entre las personas casadas y las
no casadas, entre hermanos y hermanas, entre los jéve-
nes del mismo clan o del mismo grupo territorial, ello se
debe al hecho de que no puede haber, en el caso de las
personas casadas, unién posible con quienes estdn inclui-
dos en la sexualidad social, y, en los deméis casos, con
quienes son ya, virtualmente, los futuros compafieros de
esa sexualidad social, o que son los frutos de la misma,
como los hermanos y hermanas. En cuanto a las circuns-
tancias que a veces limitan tales uniones, como la mens-
truacién, se atribuyen a concepciones maégicas sobre la
sangre, concepciones gue nos llevan a un terreno que no
es del caso tratar aquf. Por fin, el ceremonial del cortejo
amatorio es la continuacién de un fenémeno de orden
orgénico y que existe ya entre los animales. En resumen:
en ningln caso se trata, en rigor, de un control de la
sexualidad libre, sino de la delimitacién de los dos terri-
torios: el del principio de placer, y el del principio de
realidad. El control social no interviene sino en la me-
dida en que la sexualidad libidinosa correrfa el riesgo de
interferir en la sexualidad social.

Luego de esta exposicién, podemos retornar al proble-
ma que habjamos planteado al comienzo de este parigra-

1 Cf. MALINOWSKI, La vie sexuelle des sauvages du Nord-
Ouest de la Mélanésie, Paris, 1980.

265



fo: ;c6mo se efecta la desexualizacién de la libido? Si
efectivamente existen dos sexualidades, ello no impide que
tanto en una como en otra encontremos el mismo acto,
el mismo abrazo de dos cuerpos. Pero en el primer caso,
este abrazo sexual es un abandono a la voluptuosidad; en
el otro, es un simbolo, una especie de rito, que significa
la formacién de un vinculo social: une lo que est4 sepa-
rado, los grupos domésticos, los clanes, o las mitades cla-
sificatorias. La desexualizacién no procede, en todos los
casos que hemos citado, de la libido que, al encontrarse
con otra libido cristalizada en institucién, se transforma
en otra forma de energia, tal como el movimiento que
al encontrar un obsticulo se transforma en calor, pues la
compulsién social no es lo primero, no interviene sino en
segundo lugar, cuando se ha pasado ya de un plano a
otro, y se ha llegado a un estrato superior al de la pura
libido. No, el acto amoroso es controlado cuando, en vir-
tud del matrimonio, se ha convertido ya en simbolo. La
desexualizacién consiste, pues, esencialmente, en ese paso
de un plano a otro, en ese ascenso. Y al llegar a este
punto es menester recordar lo que ya dijimos, en el capf-
tulo sobre los suefios, acerca de la formacién de los sim-
bolos sociales, ya que el amor, con el matrimonio, se ha
convertido en un simbolo social, y que todos los simhbolos
sociales nacen del mismo modo: por la comunién o el
agrupamiento, la formacién de un alma colectiva.

El matrimonio, que remata las ceremonias de iniciacién,
es una fiesta. Puede ser la fiesta de pequefios grupos, de
dos famillas que se unen, como de grupos mdis vastos.
Pero los esponsales tienen demasiada importancia para
la colectividad, ya sea ésta reducida o numerosa, como
para no suscitar sentimientos colectivos, como para no
despertar en el alma de los parientes o de los compafieros
de clan cierta exaltacién afectiva, un estremecimiento del
ser. Es un momento de comunién, que se seflala incluso
topograficamente por la reunién de ciertos individuos al-
rededor de un montén de comida o de bebida embriaga-
dora. Y naturalmente, tal como el alma colectiva nacida
en la fiesta se cristaliza, se adhiere al dibujo del totem,
al churinga o al emblema del grupo alrededor del cual
ha girado la loca ronda de los hombres reunidos, también
aqui el alma colectiva, aunque sea la de un pequefio grupo,
se cristaliza, se adhiere al acto carnal que materializa el
matrimonio: la unién de dos familias o de dos clanes. Des-

266



pués se puede retornar a la monotonia de la vida cotidia-
na; esa efectividad comin, que ha sido suscitada por un
momento, permanece en el fondo de los individuos que
participaron de ella, contintia envolviendo con un halo,
con un margen sentimental la participacién carnal de un
hombre en la vida de una mujer. Y asf el acto amatorio
puede convertirse en un sfmbolo de la agregacién social
y ser repetido ritualmente, como pudimos apreciarlo en
el caos de los tongas, cuando la tribu, transitoriamente
desorganizada por la enfermedad, el duelo, o el cambio de
residencia, quiere manifestar que el peligro ha pasado,
que la vida social puede ser reanudada: es menester, en-
tonces, restablecer la unidad del grupo, y para ello, el
Gnico medio estriba en volver a hacer el amor, el amor
gue une, agrega, cimenta,

En suma, para que la libido se desexualice, debe rena-
cer otra vez, y no prolongarse o luchar. Es menester que
muera como placer y que resuclte entrando en un mol-
de nuevo. Es menester que la sociedad la reincorpore a
su seno, la haga participar en una comunién colectiva, y
la lleve de lo individual al alma social. EEs menester que
el amor sea tomado en esa afectividad general; y enton-
ces todo lo libidinoso desaparece, y en su lugar sélo queda
esa emocién del grupo, vivida y sentida por el grupo. EI
acto carnal no es ya algo erético, es un simple acto que
recuerda esa emocién del grupo y que la manifiesta. Se
ha convertido en rito, en simbolo. Ha muerto como cosa
genital para renacer como psiquis colectiva. Al ocuparnos
de las imégenes del suefio, vimos que habfa dos clases de
simbolismos: el de la libido y el de la sociedad; pero las
imégenes brindadas por la sociedad pueden, durante la
noche, descender hasta los remolinos subterrineos del
oscuro rio de la sexualidad que corre en 1o profundo de
cada individuo y cambiar entonces de significacién, con-
vertirse en sfmbolos sexuales. Del mismo modo, el acto
carnal pertenece primitivamente a la libido, pero como
une lo que estd separado, puede transformarse en un rito
simbélico de agregacién, al ascender de un plano a otro,
por su participacién, en un momento dado, en una exal-
tacién colectiva, fuente de todos los valores sociales, co-
mo bien observé Durkheim.

Lo social no resulta, pues, de la metamorfosis de la
libido al tropezar con un obstéculo, al chocar con un con-
trol o con una compulsién. La libido, por el contrario,

267



actia fuera de lo social, asf como el cosmos esti fuera
de lo social, L.a sexualidad que esti controlada, que halla
obstéculos, que choca con compulsiones no es el principio
de placer; es la sexualidad socializada, la que ha sido re-
pensada por el alma colectiva, la que se ha convertido
en rito de agregacidén, y en la cual los sentimientos sub-
yacentes no son tanto sentimientos voluptuosos como el
reconocimiento de la solidaridad entre grupos. Substitui-
mos la teorfa psicoanalitica de la identidad genética por
la de la heterogeneidad de los planos, con (a consecuen-
cia de la interpenetracién de lo individual y lo colectivo)
la posibilidad constante de ascensoc o descenso de uno a
otro plano de lo real, y entonces los simbolos adoptan
cada vez diferente significacién.

268



CAPITULO XI

EL CHOQUE DE LAS RAZAS,
LAS CIVILIZACIONES Y
EL PSICOANALISIS

EN oposic16N al psicoanAlisis freudiano, hemos defendido
la heterogeneidad de lo social con relacién a lo libidinoso.
Pero, en oposicién con lo que se puede denominar nuevo
psicoandlisis, que aplica los conceptos del antiguo a todas
las tendencias humanas, pero cada vez menos a las ten-
dencias sexuales, hemos sostenido la importancia de los
hechos libidinosos. Se trata, ahora, de verificar esta doble
afirmacién ante un caso concreto, y hemos elegido para
ello el del encuentro de las razas y de la interpenetracién
de las civilizaciones: particularmente, el choque entre
Africa y Europa (transportada a suelo americano por los
colonos blancos), que ha sido y es el principal objeto de
nuestras preocupaciones desde hace una decena de afiogl.

I

Veamos primeramente cémo se produjo, en este caso,
el paso del antiguo al nuevo psicoandlisis. Al respecto, el
punto de partida de los discipulos de Freud ha sido pro-
porcionado por los estudios etnogréificos de Frazer. Este
nltimo establecié la existencia, entre los primitivos, del
fenémeno de la proyeccidn, de la exteriorizacién fuera del
yo, del mal, de la desgracia, del pecado. El enfermo puede
trasladar a un objeto 0 a un animal su enfermedad o su
malestar moral para expulsarlo de su propio cuerpo. Asi-

1 Ademés de una quincena de articulos, hemos consagrado
a dicho asunto tres libros: Poesia afro-brasilefia, San Pablo,
1941; Imdgenes del Nordeste mistico en blanco y negro, Rio
de Janeiro, 1946; FEstudios afro-brasilefios, San Pablo, 1947,
los tres en portugués.

269



mismo, la socicdad puede desembarazarse, en esa forma,
perddicamente, de los padecimientos fisicos o de los tables
violados: de alli la bien conocida ceremonia del chivo emi-
sario. Frazer se limit6 a la descripcién etnogréfica de los
hechos 1. Pero el psicoanalisis nog permite adivinar lo que
corresponde, en las profundidades del yo, a esos ritos
colectivos. La internalizacién de la censura paterna, la
formacién de un superyé, llevan a la separacién del con-
tenido psiquico en dos: lo reprimido y lo represor, pero
lo reprimido trata siempre de volver, y Freud establecid,
por el andlisis de los miedos infantiles, “el caracter si-
niestro” de ese retorno de lo reprimido2 Tal angustia
puede llegar a paralizar toda la actividad normal de los
individuos; es pues menester, en el momento en que se
abre, por un cambio de estacién, la vida social del grupo,
proyectar sobre un objeto ese miedo, esa inquietud, y,
destruyendo el objeto, destruir al mismo tiempo la con-
ciencia culpable. De allf el chivo emisario.

Hasta ahora, nos hemos mantenido en el &mbito de una
sociedad. ;Qué ocurrird cuandc dos sociedades se enfren-
ten? Reik lo analizé en sus estudios acerca de la religion:
“El miembro de una tribu creia en el dios del que le
hablaban sus mayores, de quien era descendiente y que
ademas era el espiritu protector de su colectividad; mas
por ello no dejaba de creer que el dios de la tribu vecina
era también real y debfa ser temido... Con la diferencia-
cién de las tribus y de los Estados, que llevé siglos, se
modificé la situacién del individuo y de la masa respecto
de los dioses de su tribu y de los de las tribus vecinas.
En la época primitiva, un clan favorecido por excelentes
factores geogréficos y buenas condiciones de vida avan-
zaba mas ripidamente por el camino de la civilizacién;
otro, ahogado por dificultades de diversa indole, se veia
demorado en su marcha o evolucionaba en direccién dis-
tinta. Con el progreso de la civilizacién y el asentamiento
de la represion, el concepto de un dios se sublimaba en la
primera tribu... Ese dios no se reconocia entonces en el
dios de la tribu vecina, que quedaba pospuesto, y no vefa
en él su semejante; ajeno a su propio pasado, veia en el
dios ajeno la caricatura de su propio yo, tal como habia
sido antes €l mismo, y lo sentia ajeno. Los neuréticos se

1 FRAZER, Le rameau d’or, t. VI: Le bouc émissaire.
2 FREUD, Die Unheimliche (Imago, 1920).

270



comportan de la misma manera cuando el anélisis los
obliga a reconocer las particularidades infantiles inheren-
tes a ellos y a desconocer como suyas las pulsiones ins-
tintivas rechazadas 1.” El desprecio por los dioses ajenos,
la transformacion de divinidades de los pueblos vencidos e
incorporadas como demonios horrorosos o como divinida-
des de secretos misterios, las persecuciones contra los
judios o contra los primeros cristianos, tienen pues su
origen en el “caricter siniestro” del retorno de lo repri-
mido.

Asf fueron imaginados y explicados los contactos cultu-
rales, al principio, segin los conceptos tradicionales del
freudismo. Kardiner aporta una primera modificacién a
ese esquema. Hemos de pasar de lo inconsciente, ya que
no a lo puramente consciente, por lo menos a la estructura
total de la personalidad bésica. Los antropdélogos han
sefialado que cuando dos civilizaciones se encuentran, la
mezcla de rasgos culturales no se produce mecinicamente,
ni tampoco por azar; hay seleccién y hay, también, rein-
terpretacién. Linton observa que esos dos fenémenos, el
de la eleccién de aceptaciones y el del cambio de signifi-
cacién cultural introducido en el rasgo nuevamente inte-
grado, pueden comprenderse méas facilmente con ayuda
del concepto de Kardiner: “En la difusién de la danza del
sol entre los indios del noroeste, tanto el rito como el cere-
monial se han mantenido poco més o menos tal cual eran,
no obstante sus repetidas transferencias, en tanto que la
significacién de la danza del sol ha variado mucho. En
un grupo, se ha convertido esencialmente en el medio de
obtener visiones personales; en otro, se ha materializado
como un tributo de reconocimiento por la ayuda sobrena-
tural recibida en momento de angustiosa necesidad; en
un tercero, es una técnica para verificar la validez de las
alegaciones de un nuevo hechicero. Tales modificaciones
pueden ser congideradas como esfuerzos para adaptar las
nuevas normas de conducta, recibidas objetivamente, a las
aptitudes y al sistema de valores preexistentes en la socie-
dad que los ha adoptado... Y sin duda alguna, en todos
esos casos, los significados estardn en relacién intima
con la estructura de la personalidad basica que caracteriza
al grupo2.”

1 REIK, Der eigene und der fremde Gott, Imago, Biicher, 3.
2 LINTON, prélogo del citado optisculo de Kardiner.

271



Dollard traté de aplicar el nuevo psicoandlisis en un caso
de choque entre negros y blancos estadounidenses!. Pero
él mismo manifiesta que la tarea le ha resultado dificil,
por la timidez de los negros y su falta de confianza. Y que
se ha visto obligado a reconocer que los hechos sociales
eran mas importantes que los hechos individuales: de alli
la transformacién de su primitivo proyecto y el paso de
los historiales al estudio de una comunidad. Con todo,
sigue habiendo en ese estudio de comunidad mucho del
proyecto inicial de Dollard. En primer término (en un
apéndice, es cierto), preocupacion por la vida infantil,
experiencias de los nifios negros o mulatos: las actitudes
raciales del adulto se han formado en la familia negra y
el drama, para quien tiene la piel bien obscura, es la prefe-
rencia otorgada por la madre al hermano, hijo ilegitimo
las mas de las veces, que tiene la piel mds clara. En se-
gundo lugar, la utilizacién de cierto numerc de conceptos
rectores del freudismo, tales como los relativos a narci-
sismo y simbolismo. Dollard sefiala que el narcisismo
del negro, en vez de fijarse en el color de su piel, se fija
en el color blanco; en sintesis: el negro no desarrolla un
narcisismo propio, sino que hereda o toma el narcisismo
del blanco, para integrarlo en si mismo. Nuestro socio-
logo destaca también la analogia, en el Sur esclavista (que
continué siendo parternalista), entre las relaciones de
blancos y negros y las relaciones de padres e hijos. El
blanco se convierte asi en el Padre que es introyectado,
amo de plantaciéon o duefio de fabrica; y se comprende
entonces el tabu referente a la mujer blanca: ésta es, para
el negro, idéntica a lo que es la madre para el nifio;
acostarse con ella representa una especie de temible
incesto. Por tltimo, Dollard utiliza los datos de la psi-
quiatrfa y el andlisis de los suefios. En el primer caso,
muestra los contradictorios resultados deducidos por los
estudiosos del problema. Algunos de ellos observan que
las perversiones sexuales, la masturbacién, la automutila-
cién son menos frecuentes entre los negros que entre los
blancos, y que la esquizofrenia es, entre aquéllos, poco
menos que desconocida 2. Esto se debe a que, entre ellos,
la expresién de la sexualidad genital se halla menos pro-

1 John DoLLARD, Caste and Class in a Southern Town, Yale
Univ. Press, 1937.

2 EVARTS, The Ontogenetic against the Phylogenetic in the
Insane of the Colored Race (Psychoan. Rev., 19186),

272



hibida que entre nosotros. Otros, en cambio, destacan
que, entre los negros, el porcentaje de enfermedades men-
tales es mayor que entre los blancos!. l.a reconciliacion
entre ambas tesis conviene en que el tipo de psicosis varia
con las razas y su correspondiente situacion en la sociedad.
el negro de clase baja descarga sus pulsiones en la agresi-
vidad y escapa asi a la neurosis. El negro de clase media,
dque tiene un nivel de puritanismo, a fin de adaptarse al
blanco sufre, al mismo tiempo, por la compulsién forzada
de su sexualidad y por el abismo existente entre el hecho
de copiar al blanco y de no ser reconocido por éste, de
ser, no obstante su esfuerzo, considerado como integrante
de una raza inmoral y labrica por naturaleza. En cuanto
a los suefios, indican o bien la nostalgia del blanco (el
negro suefla que tiene piel de europeo) 2 o la tentacién del
amor hacia la mujer blanca, 0, en fin, la supervivencia,
en lo mas recédndito, también entre los negros de clase
media, de residuos de la supersticion ancestral 3.

Después de lo que acabamos de decir, sdlo resta afadir
que lo que mas preocupd a Dollard es la separacion de los
norteamericanos en dos castas y la repercusion de la
barrera de color tanto en los blancos como en los negros.
Los analisis que la conducen més hacia la psicologia de lo
consciente que a la psicologia de lo inconsciente, y nos-
otros coincidiremos con él en que no sea subestimada la
parte clara de nuestra alma. Pero, finalmente, nos aleja-
mos asi cada vez mds del psicoandlisis. Lo que domina,
pues, en las investigaciones de Dollard es el concepto de
frustracion. Ahora bien, tal concepto, aplicado por los
discipulos de Freud sélo a la frustracién sexual, es gene-
ralizado aqui a todas las tendencias humanas, afan de
fama, deseo de ascender en la escala social, esfuerzos en
pro de prosperidad econémica, etcétera. Dicha frustracién,
al contrario de la del antiguo psicoandlisis, es profunda-

1 H. M. PoLLock, Mental Disease among Negroes in the
United States (State Hospital Quarterly, VI, 1925-1926) ;
WINSTON, A Statistical Study of Mental Disease, Chicago,
1930.

2 E. LiND, The Color Complexe in the Negro (Psychoan.
Rev., I, 1918-1914); C. F. GIBSON, Concerning Color (idem.,
XVIII, 1931); W. M. Bevis, Psychological Traits of the Sou-
thern Negro (Amer. Journ. Psychiatry, 1921).

3 J. L. LYND, The Dream as a Simple Wish Fulfilment in

the Negro (Psychoan. Rev. I, 1913-1914), y observaciones
de Dollard.

273



mente sentida por el negro y determina en él una agresi-
vidad que, al no poder volverse contra el blanco, rodeado
de tables y protegido por la ley, se vuelve contra los pro-
pios compafleros de infortunio (de allf la criminalidad
negra), a veces contra su propia persona (de allf la im-
portancia de los suicidios). Lo dicho vale sobre todo con
respecto a la clase baja. En la clase media, el problema se
complica con la adopcién de la conducta puritana de los
blancos y determina la conciencia desdichada, trastornos
neuropaticos, a veces sublimaciones (lucha de clases den-
tro de la casta de color, a fin de mejorar el status social).
En la clase alta, por dltimo, la agresividad contra el blanco
toma forma de actividad ostentosa, adquisicién de automé-
viles lujosos, modales rebuscados, etcétera, lo que deter-
mina, por rebote, en los “blancos pobres” complejos de
frustracién capaces de desencadenar linchamientos o ex-
pediciones punitivas a los barrios de los negros.

Si leemos ahora obras atin maés recientes, tales como las
de Hortense Powdermaker, las de Warner, Junker y
Adams, y las de Davis, B. y R. Gardner, o las de Drake
y Caytonl, advertiremos que los datos del antiguc psico-
andlisis del inconsciente son abandonados cada vez maAas
y que el problema relativo a las relaciones entre las razas
en Estados Unidos, asi en las comunidades del Sur como
en las grandes metrépolis del Norte, es tratado unica-
mente en funcién de frustracién, no ya de pulsiones libi-
dinosas, sino de tendencias conscientes y sociales de pres-
tigio, de educacién, de posibilidades econdmicas. EIl cir-
cuito ha terminado, y la aplicacién de un concepto psico-
analitico no ha servido sino para eliminar mejor el “caréc-
ter siniestro” del retorno de lo reprimido, por donde
habfamos comenzado nuestro andlisis. Hemos de consi-
derar ahora nuevamente parte del problema, pero con
cuidado de separar, para mayor claridad de exposicién, los
dos temas que hemos unido en este casi cronolégico infor-
me del asunto: el choque de las razas, y el chogue entre
las civilizaciones.

1 H, POWDERMAKER, After Freedom, A Cultural Study in
the Deep South, Nueva York, 1939; W. L. WARNER, B. H.
JUNKER, W. A, ApAaMS, Color and Human Nature, Washington,
1941; A. DAvis, B, B, GARDNER y M. R. GARDNER, Deep South,
Chicago, 1941; SAINT-CLAIR DRAKE y H. R. CAYTON, Black
Metropolis, Nueva York, 1945.

274



11

En un célebre estudio, Park definié el preconcepto racial
en términos de preconcepto econdémico. En tanto que el
negro se mantiene en su lugar, es decir, en posicién anéloga
a la que ocupaba antafio, en los felices tiempos de la escla-
vitud, puede haber entre blancos y negros relaciones de
simpatia similares a las de amos y criados. Pero cuando
el negro asciende en la escala social, la antigua situacién
se altera y la comunidad blanca se resiste a tal cambio;
Yy se esfuerza por retornar el antiguo equilibrio y el pre-
concepto racial no es sino la expresion de esa defensa del
blanco. Todo lo demads, imagenes del negro librico, ima-
gen de la raza maldita por Dios, no pasa de racionalizacion.
En las ciudades del Norte, donde antafio los negros eran
pocos, pero que son invadidas cada vez méas por la afluen-
cia de hombres de color, que huyen de las plantaciones
surefias en busca de mejores oportunidades econémicas, el
prejuicio ha surgido y se ha intensificado a medida que
esa inmigracién destrufa, también alli, el antiguo equi-
librio. Tanto més cuanto que el negro se conformaba con
salarios més bajos. Sin duda -—observa Park—, es posible
agregar a ese elemento primitivo otros elementos secun-
darios, tal como la inseguridad que siempre inspira el
extranjero (y el color de la piel distingue por siempre
jamas al negro como extranjero), pero el factor econémico
es preponderante 1,

No negaremos la incidencia de ese factor. Pero nos
parece que media un abismo entre el estimulo (pérdida
del antiguo equilibrio) y la reaccién (linchamientos, casas
incendiadas o dinamitadas, expediciones punitivas a los
barrios negros). Y dicho abismo debe justificarse, tener
una razén. La economfa aviva viejos conflictos, que no
son conflictos econémicos, que responden a complejos mas
profundos. En suma, para nosotros, la economia es condi-
cién, mAs que verdadera causalidad. Es hecho probado
que, entre los standards, las ideas preconcebidas de los
blancos respecto de los negros, los elementos de orden
sexual se cuentan entre los mas abundantes y méas viru-
lentos: 6rganos sexuales masculinos més desarrollados,
sexualidad femenina més licenciosa, olor, cardcter simies-

1 R, E. PARK, The bases of Races Prejudice (The Amnals,
CXXXX, 1928). Cf. H. A. MILLER, The Negro and the Immi-
grant (en R. YOUNG, Social Attitudes, Nueva York, 1939).

275



€0, que convierte al amor de los blancos con los negros
en algo anilogo a una préictica de bestialidad. La religiéon
influye también y da al erotismo, a la Venus negra, un
sabor de pecado o el espanto de un tabu violado. Asimis-
mo, es hecho probado también que la causa principal de
los linchamientos o de los riots es el rumor de que algin
negro ha violado a una blanca y sin duda se trata en
general de un rumor sin fundamento, pero basta que
un negro haya cometido un acto delictuoso cualquiera
para que inmediatamente la comunidad lo traduzca a
términos de sexualidad: jun negro violé a una blanca!
Y el castigo que vendrid de rebote es particularmente
simbdlico: llegard a la castracién del presunto culpable.

{Cémo explicar tales hechos? La esclavitud habfa des-
organizado por completo el sistema familiar africano. Las
relaciones entre los esclavos y el duefio, la duefia, habran
de reemplazar, en las vastas plantaciones, convertidas en
substitutos de los clanes o de las familiag de otrora, las
relaciones originales de los nifios con sus padres. Tal la
forma colonial del complejo de Edipo!. La libido se
centrard en la duefia tanto mas cuanto que a menudo
chiquillos negros, simpéticos o inteligentes, sirven de pa-
jes al ama blanca y son criados por ella2. El tabn de la
mujer blanca es, pues, idéntico, al tabd del incesto. Y
hemos de encontrar alli, lo mismo que en cualquier otra
parte, mecanismos sociales de defensa, tales como el
esfuerzo del amo por desplazar la libido, para que no fluya
sobre la madre ofreciendo con este fin al negro la mayor
libertad sexual, permitiéndole la promiscuidad con las
mujeres de color, la tolerancia para sus juegos eroticos,
y la poligamia. Algunos otros elementos han influido en
esos hébitos: la poligamia se mantenia tanto mas fécil-
mente cuanto que los esclavos importados eran sobre todo
hombres, trabajadores; y la promiscuidad permitia el na-
cimiento de criaturas, la reproduccién local de una mano
de obra cara, que no tenfa asf necesidad de ser comprada
en Africa. Ello no impide que el complejo de Edipo haya
tenido su papel y tanto més facilmente cuanto que las
negras también trabajaban y los nifios apenas si vefan

1 Para un analisis mas extenso ver nuestro estudio Intro-
duction a Uétude de quelques complexes afro-brésiliens (Bull,
du Bureau d’Ethnol. de Haiti, 1948).

19:6?. FREYRE, Cagse Grande e Senzala, Rio de Janeiro, 6% Ed.,

276



a sus verdaderas madres 1. La esclavitud desaparecié, pero
la representacién colectiva del tabG de la blanca siguié
en vigor. Ella es quien da nifios, ella quien dirige la casa,
la pura compafiera del duefio de Ia plantacién; y la endo-
gamia de las grandes familias le acuerda siempre un
cierto caricter incestuoso. La barrera del color mantuvo
también en los negros esa tentacién de la mujer imposi-
ble. Inclusive las prostitutas blancas, en el Sur, se niegan
al negro, pues eso las desvaloriza en el mercado del amor 2,
Ademis, una vez que el negro asciende en las grandes
ciudades de! Norte, busca como simbolo de su liberacién
acostarse con una prostituta blanca, tener —-segin la
expresién que él mismo emplea— “una polla blanca” 3,
En el Sur, se contentan con crear mitos, inventar histo-
rias de blancas que se han ofrecido a hombres de color.

El segundo elemento del! complejo de Edipo es el odio
al Padre. También se lo encuentra en la época esclavista.
Pero aun en dicho caso han intervenido mecanismos de
defensa. Por ejemplo, en Brasil, el desdoblamiento del
Padre, que puede ser comparado con lo que dijimos acerca
del desdoblamiento de los paranoicos o con la teorfa de
Jone sobre los orfgenes del matriarcado. El amo blanco
daba el manejo de los esclavos a capataces, casi siempre
mulatos, ¥ en genaral se est4 de acuerdo en reconocer que
tales capataces eran infinitamente més brutales y sadicos
que los mismos amos. Asf, la ambivalencia de los senti-
mientos del hijo hacia el padre se desdoblaba, 1a hostilidad
era canalizada sobre la imagen del capataz y el respeto
podia orientarse hacia 1a imagen del Padre 4. Asf se explica
en parte la rédpida asimilacién del negro a los valores eu-
ropeos. El capataz solfa ser un mulato. El1 blanco, amo
justo y respetado, al introyectarse, internalizaba también
el ideal de la cultura ocidental. En Estados Unidos, en

1 L. Courty, L’esclavage au Brésil, Paris, 1881.

2 DOLLARD, op. cit.

3 McKAY, Quartier Noir, Paris, 1932; WARNER, JUNKER y
ADAMS, op. cit.

4 En las grandes propiedades monésticas que poseian asi-
mismo muchisimos esclavos, ese desdoblamiento asumié, en
Brasil, forma atin més curiosa. El monje que solia casar a los
esclavos demasiado claros con mujeres de piel sumamente
oscura para que los hijos fueran negros, era el padre cruel,
y el esclavo se consideraba propiedad del santo patrono del
1c:ori\;ento. H. KOSTER, Voyages pittoresques... en Amérique,

277



cambio, la liberacién de la esclavitud se cumplié por medio
de una guerra fratricida que llevé a la ruina a los Estados
surefios. Después del perfodo denominado de la Recons-
truccién, el Sur reaccioné y, para intimidar al negro,
inventé un sistema de mitos y de ritos de intimidacién:
el Ku-kluxklant! También la imagen del Padre ha man-
tenido, en el inconsciente negro, la forma sddica del padre
primitivo. A nuestro entender, allf tenemos los origenes
lejanos de la frustracién estudiada por Dollard. La frus-
tracién econémica no me parece esencial. En efecto, se
puede observar que la divisién de la casta de los negros
en cuatro clases econémicas no corresponde a la divisién
de clases entre los blancos. Por ejemplo, la susodicha
clase media inferior de los negros corresponde a la clase
de los blancos pobres; la clase alta de los negros a la cla-
se media de los blancos, y nada existe entre los blancos
que corresponda exactamente a la clase baja de los negros.
Por otra parte, se estd de acuerdo en reconocer que el
status del negro no se establece segiin la rigueza, sino
segiin la moralidad o el puritanismo; se asciende a medida
que se reemplaza el comportamiento, libre, casi al margen
de la familia anormal, de la clase baja, por el comporta-
miento del blanco (educacién de los nifios, paso de la
religién emotiva a la religién formalista, hipocresia sexual,
etcétera)2, Por 1ultimo, el negro realiza “ventajas eco-
némicas” contra el blanco3. La frustracién social tiene
pues rajces méis profundas que las de la inferioridad eco-
némica; cuando un negro se lamenta de no poder ascen-
der més alto a causa de su color, racionaliza complejos
inconscientes. Richard Wright, sin salir del anélisis de
los sentimientos experimentados, avanza hacia la verdad,
entra ya en la zona sombria que separa lo consciente de
lo inconsciente: “Odiado por los blancos, vy con una funcién
en el dmbito del organismo colectivo al cual odia, el negro
termina por detestar en sf mismo lo que los deméis detes-
tan en él. Pero el orgullo hace que el negro disimule el
odio de si mismo, porque no desea que a los blancos se
les ocurra creer que lo han conquistado tan completamen-
te que su vida dependa de la actitud de ellos.” 4. No se

91 J. M. MECKLIN, The Ku-Klux-klan, cap. 3, Nueva York,
1924,

2 H. POWDERMAKER, op. cit.

3 A. Davis, B. B. GARDNER y M. R. GARDNER, op. cit,

4 R. WRIGHT, Extrait de sa vie (Temps Modernes, 1946).

278



puede definir mejor uno de los efectos de la introyeccién
del padre sidico en la psiquis afronorteamericana.

Ese odio frustrado por el tabG del contacto con la per-
sona del blanco se traduce en agresividad y esa agresi-
vidad es transferida, en la imposibilidad de su enmarcacién
normal contra el blanco, sobre otras personas. Dollard
establecié claramente que en los Estados Unidos dicha
agresividad se volvia contra los demés negros o contra
sf mismo. En Brasil, los patriarcas de losg tiempos colo-
niales la tornaron contra los indios, contra los enemigos
del pafs, espafioles u holandeses que deseaban conquistar
el territorio brasilefio, y hasta la utilizaron en sus luchas
politicas para canalizarla contra otros blancos pertene-
cientes a los partidos opositores. Pero lo importante para
nosotros es situar esta frustracién y esta agresividad en
sus relaciones con la sexualidad. En el caso del autocas-
tigo o del suicidio, se mezclan dos elementos: el trauma-
tismo del nacimiento y el elemento econémico. Al matar-
se, el esclavo perjudicaba a su amo, pues un esclavo valfa
una pequefia fortuna. ¥l suicidio en masa representa-
ba una terrible pérdida para el blanco. Pero sabemos
que el suicidio era, al mismo tiempo, un medio de retornar
a la tierra materna; el alma del muerto marchaba a unirse,
al otro lado del océano, con el conjunto de los muertos
tribales 1. Asf también en el caso del incesto con la madre
blanca, otros elementos se combinaban para tornar el pro-
blema atin més dificil. La familia negra de las clases bajas
es una familia maternal; por consiguiente, el padre aparece
poco, abandona a menudo la casa para probar fortuna
en otra parte; y los hijos, legitimos, bastardos, o adopti-
vos, viven juntos en el mismo vasto grupo, bajo la auto-
ridad de la abuela materna o de la tfa o de la madre. Los
negros conservan en todos lados un culto de la madre que
es una sublimacién casi religiosa de la primera libido.
Hay como un dualismo de la madre-tabi que corres-
ponde, en otro plano, al dualismo del padre del que ya
hemos hablado, el ama blanca y la madre negra. Otro

1 R. BASTIDE, “El Suicidio segin los colores en el Estado
de S. Paulo” (en portugués) (“Estudios afrobrasilefios”, 2¢
serie, en prensa). Acerca del retorno de los suicidas a Africa,
ver TSCHUDI, Reise durch Sud-Amerika, t. 1I, Leipzig, 1866,
y D’Assier, Le Brésil contemporain, Paris, 1867. Sobre el
caricter agresivo del suicidio, para perjudicar al propietario
i)liréco, ver KOSTER, Voyages pittoresques, t. II, Brasil, Paris,

846,

279



desequilibrio que se afiade a la primera agresividad contra
el blanco estriba en que el narcisismo del negro es la inter-
nalizacién del narcisismo del blanco. Se odia, pues, 1o que
al mismo tiempo se desearfa poseer, se vuelve uno contra
sf mismo al volverse contra los demés. La ambivalencia
actia plenamente.

Pensamos, por lo tanto, que los elementos ocultos, que
tanto preocuparon a los discipulos de Freud y a Freud
mismo, desempefian un papel mayor que cuanto parecen
indicar los tGltimos trabajos publicados sobre las relacio-
nes entre blancos y negros en los Estados Unidos. Pero,
claro estd, esos elementos sexuales deben ser siempre
situados en el conjunto social. Varfan segin el sexo,
la condicién del nifio en la familia, la clase econémica, el
el gtatus, el color de la piel, y, por Gltimo, seg(in las zonas.
Por ejemplo, ese antagonismo entre la agresividad contra
el blanco y el narcisismo blanco es mis importante en la
clase media que en la clase baja, que vive segregada y
acepta tal segregacién. Por otra parte, en un pafs como
los Estados Unidos, donde 1a barrera del color tiene forma
juridica, 1os complejos son conducidos a buscar una racio-
nalizacién econémica o filoséfica o religiosa, y pasan asf,
en esa forma, al plano de lo consciente; en tanto que en
los pafses de América Central o del Sur, que no tienen
prejuicios raciales, sino tan s6lo de color, o incluso de
clase, los complejos permanecen en el inconsciente, Esas
divergencias se manifiestan también en el dominio de las
proyecciones miticas; Dollard, por ejemplo, observa que
en €l Sur de los Estados Unidos, la magia tiene sobre
todo carécter defensivo, de proteccién, en tanto que en las
metrépolis del Norte asume un aspecto ofensivo, agresivo,
signo de 1a desorganizacién de la mentalidad de los negros.

En Brasil, las relaciones entre log colores no tienen ese
carfcter de violencia y no presentan esos fenémenos de
regentimiento, méis o menos conscientes, que ocultan maés,
en los Estados Unidos, el fundamental complejo edfipico
de la esclavitud. Ademads, se traduce mejor en los hechos
o en las leyendas de compensacién. Los poetas brasilefios
han testimoniado esa especie de adoracién, de respeto
combinado con ternura reprimida, del negro por su ama.
Sin embargo, cuando una crisis quebraba los vinculos
sociales de la esclavitud, 1a libido infantil asumia inmedia-
tamente la forma genital de violacién de la mujer blanca,
El gobernador de la provincia de San Pablo formuld en

280



1809 la muy interesante observacién de que los esclavos
jama4s llevan a cabo rebeliones generales contra su situa-
cién y que al respecto el miedo de los colonos ha demos-
trado siempre carecer de fundamento, pero que a veces
sucede que muchos esclavos o negros libertos asaltan o
violan a mujeres blancas, en particular a sus propias amas,
en el caso de los primerosl, En la horrible guerra de
los babaios, el jefe de la rebelién se apoderaba de mujeres
blancas para poseerlas, y si ellas no le agradaban personal-
mente forzaba a un sacerdote a casarlas con negros escla-
vos2. Pero en general el negro aceptaba la idealizacién
de la mujer blanca, colocaba a ésta en un mundo aparte,
prohibido, o se consolaba creidndose fantasias. Asf lo tes-
timonia, en el folklore, la historia de la bonita hija de un
amo blanco, la cual, a escondidas de su padre, daba citas
amorosas a un joven esclavo3, Y también esta vanidosa
afirmacién de un canto popular:

Las blancas se vuelven locas
cuando pasan junto o mi. 4

Puede ser también que en ciertas supersticiones haya
trazas del citado complejo: por ejemplo, en la creencia
vinculada por Santa Anna Néry a la influencia africana
del viejo negro tocado con un bonete rojo (simbolo del
parto, para log psicoanalistas, y en consecuencia vinculado
indirectamente al misterio de la fecundacién) que, cuando
una mujer se duerme con el vientre descubierto se desliza
en la hamaca y se apoya con todo su peso sobre el vientre
de la pobre durmiente; para ponerlo en fuga, basta colo-
car un cuchillo oxidado. Tenemos allf el sfimbolo de la
espada de Tristdn e Iseo, con su misma significacién de
obstaculo a las relaciones sexualesS. O en la leyenda del
negrito de Rio Grande do Sul que se ofrece como ahijado
a la Santa Virgen, imagen de la Madre blanca 8. Ese com-
plejo se manifiesta atin en la actualidad, a través de las

1 ¥, Narpy (h.), Receio infundado (Fstado de S. Paulo,
15 de setiembre de 1940).
2 V. CorreA, A. balaiada, San Pablo, sin fecha.
3 L. GoMES, Cuentos populares, San Pablo, sin fecha.
4 J. A. TEIXEIRA, Folclore Goaiano, San Pablo, 1941,
18;9F' S. DE SANTA ANNA NERY, Folklore brésilien, Paris,
8 J, S. Lopes NETTO, Contos gauchescos, Porta-Alegre, 1926.

281



neurosis de ciertos negros, como Febroniol, o de ciertos
curanderos y profetas negros, que tienen visiones de mu-
jeres blancas que los eligen para ser redentores del mundo,
0 que reciben de los espiritus la orden de abandonar a
sus mujeres negras para tomar, en lugar de éstas, amantes
blancas o mestizas indias. El poeta de color sublima su
deseo de la madre-amante blanca, en una simple nostalgia
del color blanco y, con Cruz Souza, se inspirara en el sim-
bolismo europeo para tomar de éste sus noches de luna,
sus limpidas auroras, sus nieves y sus glaciares, sus cris-
tales trasliicidos (jen un pafs tropical!), para cantar a sus
sirenas de pelo rubio o la esterilidad de la mujer blanca
bafiada en luz de luna como la Herodias de Mallarmé
(ahora bien, la esterilidad es la Gltima metamorfosis del
tabt, si el color blanco es el de la mujer)2.

III

La barrera de color no ha impedido la casi completa
asimilacién del negro estadounidense a la civilizacién
anglosajona; y si mantiene cierto niimero de costumbres,
las conserva, en todo caso, adaptadas a las maneras de
los blancos3. En los paises en que tal barrera no existe,
se encuentra, en cambio, sobre todo en el dominio religio-
so y folklérico, abundantes supervivencias africanas. Pero
las més diversas se mezclan también en tales casos. Por
ejemplo, suele traslucirse la frustracién no sexual, y en
consecuencia més o menos consciente. Asi, en Brasil,
muchas rebeliones de esclavos se hicieron en el secreto de
los templos africanos y bajo el signo de la resistencia més
bien religiosa que econémica 4. En Haiti, el vuda se puso
al servicio de la agresividad de los esclavos contra los
franceses 5, y se manifiesta actualmente en la creacién de
nuevos vudies, como Dessalines o como Toussaint-Louver-
ture, demostrando el caricter patridtico de la religién

1 B. CENDRARS, Lo vie dangereuse, Paris, 1938, (segin un
articulo de la Sociedad de Medicina Legal, de San Pablo).

2 R. BASTIDE, “La poesia afro-brasilefia” (en portugués),
San Pablo 1943.

3 M. HErskovits, The Myth of the Negro Post, Nueva
York, 1941.

4 N. RODRIGUES, Os Africanos no Brasil, San Pablo, 1915.

5 PRICE-MARS, Ainsi parla Uoncle, Paris, 1928,

282



criollal. Tgualmente entre los negros de Rio en el paso
actual de la macumba que conserva adn todo el colorido
del Africa nativa, el “espiritismo de Umbanda”, se puede
advertir el resentimiento de los negros que ascienden
en la escala social y que se educan en las escuelas contra
el espiritismo de Allan Kardec. Este 1ultimo no puede
aceptar que las almas de los negros, después de la muerte,
pueden descender al cuerpo de los médiums, sino para
estropear la sesién con bufonadas, pues se trata de almas
harto apegadas a la materia. El espiritismo de Umbanda
tiende a demostrar que los negros des-encarnados pueden
hacer el bien tal como los hlancos des-encarnados y ele-
varse, ellos también, a las esferasyluminosas 2.

No es, empero, el citado elemento el que nos proponemos
estudiar en este capftulo, sino el sexual, que interesa mu-
cho méis de cerca al psicoandlisis tradicional. Arthur
Ramos ha abordado el asunto en varios de sus libros3.
Sin duda, dice, los mitos africanos o las costumbres ances-
trales han debido adaptarse a la nueva civilizacién encon-
trada; “se han deformado, pero han conservado los ele-
mentos dingdmicos-afectivos originales, expresiones de com-
plejos primitivos”. En suma, las deformaciones ge limita-
rfan a la superficie, se concentrarian en el contenido ma-
nifiesto de la leyenda (substitucién de personajes, pérdida
de ciertos antiguos ruegos y adquisicién de rasgos nuevos,
simplificacién de temas, sincretismo con leyendas catélicas
o indias), pero las ideas latentes subsistirian idénticas en
la forma brasilefia y en la forma africana. Semejante
situacién suscita cierto ntimero de problemas. Cabe pre-
guntarse si esas supervivencias se refieren al manteni-
miento de antiguos complejos en el inconsciente de los
negros, si los cuentos son conservados porque satisfacen
algunas de las tendencias profundas, o si esos mitos no
continiian sino por fuerza de la costumbre, por el tradi-
cionalismo de ciertos grupos misticos. Entonces, esos
mitos bien hubieran podido tener otrora una funcién psi-
quica, ser proyecciones del inconsciente, ¥ haber perdido,
sin embargo, en la nueva tierra, esa primitiva significacién,

1 FrR. DUVALIER, Evolution stadiale du Vodou, Puerto Prin-
cipe, Haiti, 1944.

2 R. BASTIDE, Structures sociales et religions afro-brésilien-
nes (Renaissance, I1 y 111, 1945).

3 A. Ramos, O. Negro Brasileiro, 28 ed., San Pablo, 1940;
O. Folklore negro do Brasil, Rio de Janeiro, 1935,

283



En guma, la cuestién reside en saber si algunos comple-
jos slempre actuales corresponden a los mitos siempre
narrados, de tal suerte que se habrfan conservado justa-
mente porque no cesaban de ser ftiles, o si nos hallamos,
simplemente, ante un simple hecho sociolégico: 1a potencia
conservadora de las tradiciones del grupo religioso.

A. Ramos cree demostrar que, en ciertos casos por lo
menos, la primera tesis es la més justa. Cuando describe,
por ejemplo, a los fieles de Yemanj4, diosa del mar, mari-
nos o pescadores, que arrojan a las olas del océano jabo-
nes, cintas, artfculos de tocador, y que a veces se arro-
jan ellos mismos a los abismog marinos en sus éxtasis
misticos, o cuando describe ciertos c4nticos que evocan la
belleza fatal y prohibida de Yemanj4, se tiene la impre-
sién de que cierto complejo maternal se disimula siempre
en la ceremonia brasilefia. Mas ello plantea un nuevo
problema: ;acaso los complejos que se manifiestan actual-
mente son los antiguos complejos que se han mantenido
hereditariamente de generacién en generacién, acomodan-
dose en cada ocasién a nuevas situaciones sociales? Mas
entonces tropezamos otra vez con las dificultades, ya sefia-
ladas, de 1a herencia de los caracteres adquiridos. Hemos
criticado el postulado de la ontogenia que reproduce la
filogenia. Pero hay otra posible solucién. Y es la de consi-
derar que un complejo no vive sino en la medida en que
es recreado incesantemente, sostenido por idénticas condi-
clones sociales, ya que hemos definido al complejo justa-
mente como una “formacién social”. Consideremos sélo
un ejemplo. Se sabe que el traumatismo del destete no
existe, en general, en Africa, y que los chiquillos son cria-
dos por la madre hasta el momento de la iniciacién; en
suma, el vinculo con la madre es suficientemente prolon-
gado como para que la libido maternal pueda alimentar
el culto de las divinidades del agua. En 1a medida en que,
en Brasil, la familia negra es ante todo una familia ma-
ternal, a consecuencia de la partida del padre después de
algunos afios de concubinato, podrfa hallarse idéntica fija-
cién maternal. La ofrenda sagrada a Yemanji no serfa,
pues, un retorno de lo arcaico, sino el hecho de que el
antiguo complejo continuaria porque serfa, en cada gene-
racién, recreado por la identidad o, por lo menos, la simi-
litud de las condiciones sociales. Se podrfa hallar una con-
firmacién del valor de esta hip6tesis en el sincretismo de
los dioses africanos con los santos cat6licos, Para poder

284



mantener sus creencias y sus ritos, los esclavos han debido
enmascarar a sus divinidades, endosarles un nombre cris-
tiano. Asf, cuando celebraban sus danzas extdticas ante
un altar ornado con muy santas estatuas, los amos blancos
se imaginaban que los africanos, a su manera, rezaban sus
plegarias a los mismos santos que ellos. Se observa que
en esa asimilacién de las divinidades africanas a los santos
catélicos, la eleccion de los personajes sagrados fue hecha
seglin la linea de los complejos inconscientes: las divini-
dades maternales, Yemanj4, Oxum, se han convertido en
Nuestra Sefiora de los Navegantes, o en la Virgen del
Rosario, en tanto que los dioses filicos, hijos que asesina-
ron al padre de la horda primitiva, para arrebatarle el
sexo, como Exi o como Xangd, se identificaron con los
santos portadores de lanzas, tales como San Miguel, San
Jorge, etcétera. Por el momento, nos parece dificil resol-
ver esos diferentes problemas de forma definitiva. No
existen, en efecto, monografias analiticas de negros brasi-
lefios para poder confirmar o invalidar tales teorias. Nos
contentaremos con una tarea mas modesta: la de estudiar
las relaciones, en ocasién del éxtasis mistico, entre las
representaciones colectivas y las idiosincrasias personales
(en la medida en que las mismas, por otra parte, nos son
conocidas)?!.

El culto africano en Brasil: pagelance del Amazonas,
zangs o candomblé del noroeste, macumba de Rio, batuque
de Porto-Alegre 2, se centra en el logro del éxtasis mistico.
Mediante el retumbar de los tambores, ¥ con cantos y dan-
zas sagradas, se invoca a los dioses ancestrales para que
desciendan al cuerpo de sus adoradores brasilefios, que lle-
van el titulo de “corceles de los dioses”. Las ceremonias
implican, pues, dos partes: una parte de invocacién, que lla-
ma a las divinidades, en cierto orden, siempre el mismo en
una misma secta; poco a poco los danzarines entran en
éxtasis. Inmediatamente se les quita el calzado, porque los
dioses deben danzar golpeando la tierra con los pies des-
nudos; se les quita la pafioleta a las mujeres y la chaqueta

1 Ya hemos abordado parcialmente este problema en Imd-
ygzgs del Nordeste mistico (en portugués), Rio de Janeiro,
1945.

2 Todos estos cultos se asemejan desde el punto de vista que
aqui nos ocupa. Nuestra descripcion tendra sobre todo como
motivo el candomblé de Bahia, pero cuanto decimos al respecto
es valido para las demés sectas.

285



a los hombres para evitar que se estrangulen durante la
crisis, y se los conduce al santuario divino, el pegi, donde
se ponen las ropas de los dioses y los emblemas consagra-
dos, en tanto que la crisis pierde intensidad. Entonces,
vuelven a la sala ceremonial, y comienza la segunda parte.
Pero ahora ya no son hombres o mujeres, mozos de cordel,
lavanderas ¢ humildes costureras de color: son las divi-
nidades mismas, que danzan, Oxala, Ogum o Xangé, entre
la multitud respetuosa, que a menudo acompaiia la so-
brenatural coreografia con ritmico batir de palmas. Esas
crisis de éxtasis han sido estudiadas sobre todo por médi-
cos ¥, naturalmente, éstos han buscado la explicacién de
las mismas en fenémenos neuropéticos, como la histeria
0 la sugestién mental. Y en verdad, en algunos casos pue-
den haber hechos patoldgicos, desde la mitomanfa hasta
la histeria, sobre todo en las regiones donde la poblacién
humilde se halla desnutrida, sin tener en cuenta, claro
estd, los casos de fraude. Pero cabe establecer como ley
que el fraude estd relacionado con la penetracién de los
blancos en tales ceremonias y con el desarrollo del turis-
mo. En los candomblés tradicionales, en cambio, no ocurre
tal cosa. Cabe también observar que la definicién del
éxtasis mistico por la histeria choca con el hecho de que
la histeria es una enfermedad de blancos, extremadamente
rara, si no inexistente, entre los negros. Las enfermedades
mentales de los negros se deben, sobre todo, a causas
fisicas, a infecciones del sistema nervioso, alcoholismo o
sifilis. Basta asistir a los cultos africanos para notar que
la mayorfa de los que allf participan gozan de la mejor
salud mental posible, y son modelo los hombres de fuerza
fisica, las mujeres de belleza voluptuosa y sana. El culto
del candomblé, lejos de ser la raiz de lo patolégico, es,
por el contrario, un control de lo inconsciente por la socie-
dad. Y, en consecuencia, un factor de equilibrio psicoffsico.
Sélo cuando la policfa se hace un deber de perseguir dichos
cultos y de prohibir las reuniones, suele ocurrir que los
fieles, obligados a buscar otra forma de expresién religio-
sa, se entreguen al espiritismo y se produzcan desequili-
brios patolégicos. Las tendencias reprimidas, al no hallar
un marco definido, brindado por la comunidad de color,
para insertar en él sus manifestaciones mfsticas, caen en
la anarqufa de la expresién, con gran desmedro para la
salud mental. Se advierte, pues, que para nosotros, el
trance tiene més explicacién sociolégica que explicacién

286



psiquidtrica. Esta tesis ha sido sostenida por Herskovits 1,
quien considera el éxtasis de los negros como una especie
de reflejo condicionado vinculado con la audicién de ciertos
temas mugicales (pues cada dios tiene, como en una 6pera
wagneriana, su tema), y yo, por mi parte, he aportado a la
argumentacién de Herskovits cierto nimero de nuevos
argumentos relativos a ceremonias mortuorias y a la co-
laboracién de las santas religiosas en el carnaval2 Pero
el control de lo social sobre el trance, ;lo explica todo?
({0 no hace falta también recurrir al psicoanilisis para
comprender ese equilibrio mental que los devotos de anti-
guas divinidades ancestrales ostentan tan claramente? El
éxtasis, al permitir a la personalidad reprimida retornar
en forma simbdlica, en una atmésfera de gozo y de fiesta,
sin el caracter siniestro del que habla Freud, ;nho es un ele-
mento de ese desequilibrio? Si no fuera asf, el candomblé
seria el equivalente pagano de la confesién catélica, o me-
jor alin, de la cura psicoanalitica, pero no una confesion
hablada, sino representada, una cura motriz, en la exalta-
cién muscular de la danza en lugar de ser una cura hori-
zontal sobre un divan, disimulado en la penumbra de un
consultorio. El lector ha adivinado seguramente adénde
quiero legar, El candomblé africano es la primera forma
del psicodrama de Moreno. Al representar sus conflictos,
sus complejos y sus tendencias ocultas, el negro se libera,
y la Unica diferencia, que por cierto es de peso, estriba
en que el psicodrama quiere ser espontédneo, en tanto que
la representacién danzada es establecida por toda una
larga tradicién importada de Africa. Sin embargo, es posi-
ble reducir esta diferencia en cierta medida, pues la espon-
taneidad de Moreno no es total en el psicodrama, que
representa una evocacién del pasado, y por lo tanto inser-
tado en los marcos de una memoria ya socializada, y donde
el ego auxiliar interviene a pesar de él en la secuencia
dramética; y por otra parte la tradicién de las religiones
africanas no impide el estallido de una especie de feliz
libertad en los movimientos; veo, incluso en esa alegria
del cuerpo danzante, la mayor belleza de ese culto. jTam-
bién David danzaba gozosamente ante el Arca!

Sin embargo, para descubrir lo que en esas manifes-

19;3M. HERSKOVITS, Pesquiras Etnologicas na Bahia, Bahia,
2 R. BASTIPE, op. eit., 88/9,

287



taciones pudiera interesar al freudistio, no debenio
contentarnos con tales generalidades. Nos es menester
abordar mas de cerca el problema del éxtasis. Los fieles
que forman el candomblé llevan el nombre de “hijo” o
“hija de santo”. Es decir, que cada uno pertenece a una
divinidad especial a la cual rinde culto privado y que
desciende sobre él en el curso de las ceremonias publi-
cas o cuando tiene algo importante que anunciarle. Ha-
bra, por ejemplo, hijos de Yemanjé, hijos de Xangé, y
as{ sucesivamente, casi hasta abarcar por completo to-
dos los dioses del panteén yoruba, que es el principal
panteén trasladado al Brasil. He dicho “casi” porque hay
dioses que no descienden, que no provocan crisis misti-
cas, ¥y que contindan siendo adorados. Para convertirse
en hijo o hija de este o aquel dios, es necesario haber
pasado por las ceremonias de iniciacién, cuyo objeto es
abrir el cuerpo y mas que nada la cabeza a fin de per-
mitir que la divinidad pueda instalarse en ellos. Natu-
ralmente, la iniciacién, que dura de tres semanas a un
ano, segin las sectas, comprende muchisimo mas que
esos ritos de apertura, pero igualmente ritog de pasaje
del medio familiar a la hermandad mistica, una escuela
andloga a “la escuela de la maleza”, en donde se apren-
den los secretos de la religion, los mitos, los canticos, los
ritos, etcétera. Pero queremos atenernos a lo unico que
cuenta aqui para nosotros: el vinculo entre la iniciacidon
y el éxtasis. Para que el posible complejo individual se
libere en la danza imitativa del dios es necesario natu-
ralmente que el dios sea andlogo al que estd proyectado
en él. Si, por ejemplo, se es hijo de Ogum, se requiere,
ya que Ogum es el dios de la guerra, que la persona con-
sagrada a Ogum sea, precisamente, una persona agresiva,
y cuando caiga en éxtasis, no nos sorprenderi ver que
asume la méscara de Ogum, que su cara se crispa en €x-
presién salvaje; que sus ojos irradian una luz barbara, y
gue su cuerpo se yergue intrépidamente, como el del gue-
rrero vencedor que ha matado a su enemigo. Y ;como
reconoce cada cual al dios que le corresponde? ;Por qué
procedimientos se lo elige? El primer caso posible es ha-
berlo heredado. Por otra parte, cuando muere una ‘“hija
de santo” y el cortejo funebre va a dejar la casa mor-
tuoria, suele suceder que una mujer caiga en éxtasis. Es
el dios, que ha perdido su corcel y que se presenta para
elegir otro. Por ultimo, hay un sacerdote especial, el de

288



los babalad, encargado de consultar a los dioses mediante
el collar de Ifa o de conchillas y que indica cuél es la
divinidad protectora. A primera vista, pareceria que to-
dos esos medios, eminentemente sociales, impiden que
la ecuacién formulada, complejos-divinidad, se establezca,
de no mediar un feliz azar.

Pero pongamos atencion. Cuando la divinidad es here-
dada nada impide pensar, ya que ha habido un comienzo,
que a consecuencia de la herencia de ciertos temperamen-
tos se encuentran en la familia ciertas tendencias pro-
tundas, ciertas predisposiciones, todas las condiciones de
vida infantil iguales, susceptibles de repetirse. Ademés,
se puede escoger entre el dios paterno y el dios materno.
En el caso del cortejo funebre es probable que la mujer
que cae bruscamente en éxtasis sea la que inconsciente-
mente desea pertenecer a la divinidad que acaba de per-
der su corcel, pues siente (si se me permite esa expre-
si6én para algo que sucede al margen del sentimiento)
que ese dios es la proyeccién, el complemento, el reverso
nocturno de su ser. En fin, en los casos de los babalad,
es menester tener en cuenta la capacidad de intuicién de
esos sacerdotes, a quienes guifa la mano que arroja los
objetos adivinatorios. Yo, personalmente, he podido aqui-
latar esos dones de adivinacién. Muy a menudo hay tam-
bién correspondencia entre la méscara divina del éxtasis
y la personalidad profunda, digamos la palabra: libidi-
nosa. No obstante, tal cosa no siempre ocurre. Veamos los
diversos casos posibles. En Pernambuco me contaron el
caso de un delegado de policia que pertenecfa a Yemanja,
era una personalidad representativa, que ocupaba un
cierto status elevado en la sociedad; cuando estaba posei-
do por Yemanja desempefiaba perfectamente el papel de
la diosa, coqueta, seductora, y que en todo momento exige
regalos a sus admiradores; una vez concluido el trance,
al verse en las manos el dinero que habia mendigado en el
curso de la ceremonia, sentia verglienza, dada su posicién
social, y acababa por solicitar su traslado a una pequefia
y perdida ciudad del interior. jYa no se reconocia! Pero
justamente podemos preguntarnos si su conducta de po-
seso de Yemanji no correspondfa a una tendencia cap-
tativa que €l se disimulaba a sf mismo; su partida serfa
entonces andloga al fen6meno de resistencia del enfermo
en la cura psicoanalftica. Ello tanto mas cuanto que Ye-
manja es una figura compleja y que su papel se puede

289



desempefiar de muchas maneras; su femineidad pura, por-
ejemplo, sin ese elemento casi de prostitucién pagada.

En ese primer caso no hay, pues, desviacién, a pesar
de las apariencias. En un segundo caso, hay un medio de
hallar una forma derivada para aclarar los complejos que
no hallan su expresién normal en la historia del dios
que desciende sobre el poseso. Consiste en hacerse poseer
por otro dios, en el transcurso de la ceremonia. Asi ocu-
rre en Haiti, En efecto, en el vuda es posible que una
misma persona sea arrebatada por varias divinidades dis-
tintas de la divinidad principal, a 1a cual se pertenece por
derecho y que se denomina el Mait’T'étel. En Brasil, por
el contrario, esa solucién es mas dificil. En efecto: lo que
distingue los cultos populares de origen indio de los dé
origen africano es el hecho de que en los primeros el
jefe o catimbozeiro recibe a todos los espiritus indios,
unos a continuacién de otros, en tanto que en la religién
africana cada cual sélo es poseido por su dios. Empero,
aunque muy raramente, sucede que ciertas personas caen
en éxtasis, montadas por dioses que no son los propios.
En ese caso, el sacerdote expulsa por la fuerza al intruso.
Habria allf, en todo caso, un esfuerzo aunque provisional,
para transferir sobre una imagen mftica méas adecuada
ciertas tendencias del inconsciente.

Por dltimo, hay casos en que la desviacién es tal que
determina enfermedad. Se dice entonces que el babalad
se ha equivocado, que no ha hallado el nombre del ver-
dadero dios, y que el “padre de santo” que dirigié la
iniciacién establecié en el cuerpo del prosélito un dios
que no es el que corresponde. El dios propio, en ese caso,
se venga, celoso al ver ofrecer a otro las ofrendas sema-
nales, el sacrificio anual y las danzas que s6lo a €l le
corresponden. Castiga al desdichado torturdndolo, cau-
sdndole crisis, enfermandolo gravemente. KEs necesario
entonces consultar a otro babalad, mAas poderoso, para
conocer el nombre exacto del dios, y hallar otro “padre
de santo” a fin de expulsar al intruso con ceremonias
rituales y permitir el descenso del verdadero posesor so-
bre su criatura. Lo que acabamos de decir indica clara-
mente, como una contraprueba decisiva, la vinculacién
existente entre los complejos individuales y el dios del
psicodrama sagrado. Las crisis nerviosas son el signo de

19§7M. J. HERsKovITS, Life ir o Haitian Valley, Nueva York,

290



la oposicién entre el inconsciente y el papel que se esté
obligado a representar, entre el yo subterrdneo y la pro-
yeccién proporcionada por la sociedad, Las crisis des-
apareceran por si mismas cuando se sea iniciado nue-
vamente y se haya recibido a la divinidad personal. Tales
casos de desviacién existen, pero son relativamente raros,
porque en el transcurso de la iniciacién se toma toda una
gerie de precauciones para tener la certeza de no equivo-
carse. En efecto, después de las ceremonias preliminares
del bafio de hierbas que ablanda el cuerpo y lo torna
més permeable a las fuerzas sobrenaturales, y después
del periodo de aprendizaje de los pasos de baile y de las
musicas “los tambores baten por el santo de la aspirante,
siete, catorce o veintitin cénticos, hasta que se manifieste
el orizd, lo cual es una nueva confirmacién de la identi-
dad del orizd. Si al cabo de los veintilin cénticos el
orizd no se ha presentado, se hace un bori con agua fria
y la ceremonia se inicia nuevamente”l, Si con todo el
orizd no se presenta, ello constituye la manifestacién evi-
dente de un error. Como se ve, se da asi siempre a la
candidata, o més bien a su inconsciente, una posibilidad
de rechazar los mandatos de la sociedad para elegir la
propia proyeccién mitica de aquélla.

La comunidad religiosa proporciona al individuo cier-
to nimero de modelos consagrados, bien conocidos, de
divinidades caracteristicas de ciertas actitudes libidino-
sas, en los que se pueden insertar los conflictos, en vez
de florecer en sintomas neuropéticos, y hasta asumir una
funci6én Gtil para el grupo, ya que se convierten en
medios de representar mejor la historia mitica. Hay
en ello una sintesis de las representaciones colectivas
impuestas por la religién ancestral y de las tendencias
del insconsciente, 1o que determina que las tendencias sean
incorporadas a una cadena histérica, controlada por la
tradicién, y sometidas a un desarrollo que les resta toda

1 Edison CARNEIRO, Candomblés da Bahic, Bahia, 1948,
p. 75. Orixd: nombre genérico de los dioses africanos de ori-
gen yoruba, Bori: ceremonia en el curso de la cual se sacrifi-
can los animales consagrados al dios del candidato y que
“posee su cabeza’” (el nombre portugués de la ceremonia
significa dar de comer a la cabeza). Se considera que el agua
fria sirve para expulsar a las divinidades. Cuando una per-
sona siente que la invade el éxtasis y no quiere sucumbir al
mismo, bebe uno tras otro varios vasos de agua helada o bien
el “padre de santo” le echa agua fria en la oreja.

291



fuerza nociva, embota su lado peligroso. Quien perma- -
nece sujeto a sus estadlos infantiles, encuentra er1/10§
ibeji, los gemelos sagrados, el medio de materializar, pero
de materializar en el marco de la fiesta, en un momento
dadn de la ceremonia, entre el descenso divino y el canto
ritual de expulsion de los dioses, el deseo de volver a la
primera infancia, de balbucear, de reir por nada, de llo-
rar por el placer de llorar. Quien tiene el deseo maso-
quista de suirir puede hallar, en esas mismas circuns-
tancias ceremoniales, un modo de proyectar tuera de si,
y gozarla voluptuosamente, una imagen que se recibe de
la tradicién y se le ofrece uno a s{ mismo, de expulsar
esa nostalgia dolorosa en la persona de Omuld, el dios
de la viruela, de cara escondida bajo un capuchén de pa-
ja y que danza atacado por la entermedad santa, el cuer-
po cubierto de pustulas. Ya dijimos que Ogum era la
exteriorizacion de la agresividad, y antafio los criminales
tenian la costumbre de depositar sus puilales adun tintos
en sangre sobre el pegi de dicha divinidad. Hemos citado
también el testimonic de Arthur Ramos acerca de la re-
lacion entre las divinidades de las aguas y la fijacion
materna de la libido. Yemanja y Oxum son las dos caras
del amor genital, la Venus mas moral y la Venus més
impudica, y satisfacen ampliamente los deseos reprimi-
dos de voluptuosidad mds ardiente que la que la vida
ofrece a veces a ciertos seres apasionados. Hay que ver
las cabezas de los danzarines posesos: el rostro se ha
convertido en mascara, méascara de sensualidad desenfre-
nada o miscara de brutalidad, méscara infantil o méscara
femenina (aunque sea un hombre quien dance). Natural-
mente, suele ocurrir que esos papeles sean unicamente
impuestos por una sociedad y que no tengan causa real.
Entonces el éxtasis es puramente sociolégico. Pero en el
caso de ciertos bailarines, el movimiento del cuerpo, la agi-
lidad misteriosa, el movimiento de caderas de la mujer, la
violencia ritmica del gesto, revelan una secreta participa-
cién del alma toda, incluidos sus més profundos recovecos,
en el modelo divino. Mientras no haya buenas monografias
analiticas, realizadas por psicoanalistas competentes, de al-
gunos de esos “hijos de santos” nos veremos obligados a
permanecer en el terreno de la hipétesis. No hay més que
un hecho sobre el cual es posible, desde ahora, superar la
pura suposicién: el de la homosexualidad. En efecto: a

292



menudo sucede que algunos hombres son los hijos de
las diosas y que las mujeres sirvan de corceles a dioses
masculinos. Ahora bien, en el caso de los hombres suele
igualmente suceder que tal eleccién esti relacionada con
tendencias e inclusive con précticas homosexuales.

El hecho ha suscitado ya la sorpresa de observadores
o estudiosos del candomblé. Ruth Landes ha llegado asi
a conclusiones antojadizas sobre el matriarcado africano.
O mejor dicho (pues ella no podia ignorar que en Africa
el culto estaba en manos de los hombres), sobre la crea-
cién de un matriarcado religioso criollo en Brasil. Sobre
la base de que muchos candomblés son dirigidos por
“madres de santo” y no por “padres”, arguye que todo
el culto estd controlado por las mujeres y que, en esas
condiciones, el tinico medio para un hombre poco ambi-
cioso de llegar al sacerdocio estarfa en imitar el compor-
tamiento de la mujer, en tornarse mujer; tal serfa el
origen de la sodomfa de algunos padres o hijos de san-
tos 1. En realidad, tal como A. Ramos lo ha demostrado
sin mayor esfuerzo en su refutacién, las madres de santo
son menos numerosas que los padres; si se habla mu-
cho de ellas, ello se debe a que se encargan de la di-
reccién de algunos de los candomblés méas conocidos ¥y
mis tradicionales, més puramente africanos, acaso por-
que a menudo la mujer es méas conservadora que el
hombre. También hay que decir que pueden convertirse
en supremas sacerdotisas. Pero ello se explica por las
condiciones sociales que la esclava negra ha hallado en
el Brasil; ¥ es menester afiadir que no puede ejercer el
culto sin tener a su lado a un hombre llamado “el amo
del altar”. Ademd4s, por lo general, no son “madres” sino
después de la menopausia; es decir, cuando segiin 1a pin-
toresca expresién local, “ellas se convierten en hombres”.
Es evidente que la sangre mentrual podria ser una des-
ventaja para su funcién. No debemos, pues, buscar los
origenes de la homosexualidad en una supuesta explica-
cién sociolégica del matriarcado criollo: “Lo que el autor
ha observado son ciertos individuos homosexuales en
Bahfa, que, por simple coincidencia, tenfan cargos reli-
giosos. Pero se trata de un fenémeno puramente indivi-
dual que nada tiene que ver con las précticas religiosas,

1 R. LANDES, A cult matriarchate and male homosexuality
(Journ. of Abn. and Social Psych., p. 35, 1940).

293



e

que no tiene ni significacién ritual ni culturall.” M
sl la tesis de Ruth Landes debe ser desechada, ello no
impide que la homosexualidad pueda hallar a la vez un
exutorio y también, por reaccién, un posible rebote en
la posesi6én, por hombres, de divinidades femeninas. Sin
duda, la sodomfa puede tenher parcialmente su origen en
la tradicién esclavista, en el hecho de que los hombres
eran importados en un nimero mucho mayor que las
mujeres y que al no ser posible la prostitucién en forma
polidndrica, dada la separacién de los sexos, en la sen-
zala 2 debieron multiplicarse, por la noche, los abrazos
culpables. O incluso su origen est4 en la gran cantidad
de negros musulmanes que habfa otrora en Bahfa y que
pudieron introducir esa costumbre entre los demés ne-
gros. Pero creemos que, a consecuencia de la existencia
de la familia desorganizada donde los nifios son criados
por la madre, la libido maternal, y afiadamos a ello la
formacién de un supery6é femenino, ha contribuido atun
mss a dicha pulsién, El babalaé ha servido pues, en su
juego de conchillas adivinatorias, casi a pesar suyo, a dar
a ciertos individuos orizd femeninos que corresponden a
su verdadera personalidad y, reciprocamente, a fuerza
de interpretar el papel de divinidades femeninas, de mi-
mar sus gestos de coqueterfas, sus tiernas caricias, el
contoneo de caderas, su languor enamorado, 1a danza re-
ligiosa alienta a estos hombres y puede llegar a determi-
nar el paso de la tendencia homosexual a la actividad
sodomitica. De todos modos, tenemos allf, en un ejemplo
manifiesto, 1a prueba de la concordancia entre el tempe-
ramento personal y la fijacién de una imagen miftica.
Mé&s de una vez hemos hablado de tales méscaras. Val-
drfa ma4s darles el nombre de “lo contrario”, en definitiva.
La verdadera méscara es el yo cotidiano, el yo social,
¥ la representacién divina, por el contrario, es la revela-
cién de la personalidad profunda. Al hablar de los zars
que se encarnan en las poblaciones abisinias, Leiris los
compara con ropa de recambio, con una especie de ves-
tuario de personalidades miltiples, en donde el individuo
puede elegir, segiin la necesidad o peripecias de 1a vida
cotidiana, personalidades que le ofrecen la facilidad de

1 A. Ramos, A Aculturageo megra no Brasil, San Pablo,
1942, pp. 189-95.

2 Senzala: Casuchas de los esclavos, en oposicién a la casa
de los amos,

294



un comportamisento ya preparado de antemano por la tra-
dicién, intermediarias entre la vida y el teatrol. Se verA
asf por dénde nuestro modo de pensar se acerca al de
Leiris o se aleja de él. No se trata de descubrir una per-
sonalidad de actuacién, sino de exorcizar lo reprimido a
través del ritual mitico, representindolo.

*

El estudio del candomblé, vestigio de la civilizacién
africana englobado en la civilizacién americana, consti-
tuye la segunda parte del diptico y completa los resulta-
dos obtenidos en el anilisis de las relaciones raciales. En
los Estados Unidos de Norteamérica buscamos en las
frustraciones sexuales la rafz dramética de todas lag de-
mas frustraciones; en el Brasil consideramos 1a religién
como uno de los procesos (naturalmente, existen otros
més) mediante log cuales el negro minimiza sus conflic-
tos {ntimos. En Estados Unidos, la barrera de color, al
fortificar y exacerbar las racionalizaciones que pululan
sobre la frustracién elemental, acarrea una psicologfa del
resentimiento que aflora menos en el Brasil, excepto en
la clase media negra del sur del pais. Encontramos una
confirmacién de esto en la reaccién de estas dos naciones
frente al mesianismo.

Los HEstados Unidos conocen un mesianismo negro. HEs-
te mesianismo puede ser institucionalizado y forma en-
tonces eso que diferencia el protestantismo de color del
protestantismo blanco. El cristianismo asegura, en el més
alls, la igualdad de ambas razas en el plano de la Sal-
vacién, y hasta el castigo de los “malvados” blancos que
hayan hecho sufrir a los “pobres negros”. El cielo sé
puebla de angelotes morenos de pelo crespo que bailan
alrededor del Sefior, y la compensacién de la vida terres-
tre se ve asf asegurada. Pero el mesianismo puede ir
maés lejos aiin, suscitar la formacién de sectas més o me-
nos heréticas, como la del Padre Divino2 En cambio,
no hay mesianismo negro en el Brasil. La tnica secta
protestante de color que haya visto el dia agoniza len-
tamente en un barrio tranqguilo de Sao Paulo3. IL.os ne-

1 LEIris, Les esprits “zar”’ (Journ. de Psychol., 1938).

2 Sobre el “Padre Divino” ver W. POZNER, Esclaves et dieux
de Haarlem (Europe, 1937).

3 0. XiieH, “Suburbio” (Rev. Arqu. Mun., S. Paulo, 1947).

295



gros que quisieron fundar sectas mesidnicas, present: B
como héroes elegidos por Dios para lograr la salvacién
del mundo a través de la raza de colorl, fracasaron la-
mentablemente eh un pafs en donde las supersticiones,
sin embargo, pueden a veces adoptar formas muy genera-
lizadas. Empero, el mesianismo existe en el Brasil, pero
fuera de los circulos africanos; y los africanos ingresados
en esog despertares proféticos siempre fueron muy pocos,
y siempre adeptos, nunca lideres. El mesianismo brasi-
lefio es cabocle; surge lejos del litoral, en el interior del
continente, allf donde viven poblaciones mestizadas de
indio y portugués. Reviste allf formas extrafias, levanta
a poblaciones enteras, culmina en hecatombes sangrien-
tas, como la de Pedra Bonita, en donde centenares de
personas se sacrificaron mutuamente, muriendo para que
de su sangre surgiera la Ciudad futura de justicia y de
amor2 O bien termina en revueltas de territorios, en
guerras civiles, que tornan necesario el envio de expedi-
ciones militares y batallas de exterminio, como en el
caso de Antonio el Consejero3.

Sucede que el mesianismo en una reaccién contra la
frustracién. Max Weber analiz6 muy bien sus origenes
en sus Ensayos de sociologia religiosa. Demuestra, sobre
la base en especial del ejemplo judio, que el punto de
partida del profetismo mesidnico lo constituyé la trans-
formacién de un pueblo dichoso en pueblo paria. Ahora
bien, situaciones de este tipo se producen a menudo,
cuando dos civilizaciones de nivel diferente, una superior
y otra inferior, se ponen en contacto. Entonces se pro-
ducen trastornos que traen consigo la desorganizacién de
la primera civilizacién y el mesianismo aparece allf co-
mo un esfuerzo para restablecer mfiticamente el equili-
brio perdido, la situacién primitiva. Por eso los antro-
pblogos norteamericanos muestran tendencia a hacer
del mesianismo la consecuencia del encuentro de civili-
zaciones diferentes o, empleando su lenguaje técnico, un

1 El ejemplo mas interesante es el de Juan de Camargo
(;er)G. MACHADO, Jodo de Camargo ¢ seus milagres, S. Paulo,
1928).

2 A. ATTICO DE SOUZA LEITE, Memoria sobre o Pedra Bonita
ou Reino Encantado... (Rev, Inst. Arch. Geog. Pernambuco,
XI, 1903-1904).

g EucLiDES DA CUNHA, Os Sertoes, 14 ed., Rio de Janeiro,
1938.

296



efecto de la “aculturacién”l. Pero todo contacto cultural
no acarrea pso facto fenémenos de mesianismo; es me-
nester que uno de los dos pueblos en contacto se con-
vierta en un pueblo “paria”, y el mesianismo, ademais
puede existir igualmente antes y fuera del contacto cul-
tural, y constituir hasta un rasgo propio de ciertas civi-
lizaciones, un rasgo propio de algunas religiones, por
ejemplo, la de los tupies del Brasil que, mucho antes de
la llegada de los blancos, caminaban a través del conti-
nente en busca de la tierra sin dolor2 Es decir que el
mesianismo, para estallar, necesita ademés del encuentro
de dos pueblos la frustracién de uno de ellos, y también
representaciones mfticas que puedan servir de proyeccio-
nes a los deseos frustrados: mitos del héroe civilizador
que podréd retornar al seno de los tupies, o mitos escato-
16gicos en el Asia, para el caso de los israelitas3. Si el
mesianismo pudo desarrollarse en el Brasil en la pobla-
cién cabocle, esto se debe a que tomé su inspiracion del
terreno mitico de esas poblaciones mestizas, en la idea
indigena de la tierra sin dolor y en la idea portuguesa
del sebastianismo (los portugueses esperaban el regreso
del rey D. Sebastidn, desaparecido en la lucha contra los
moros, y que restituiria a Portugal su antiguo esplendor,
tal como los alemanes esperaban el retorno de Barbarro-
ja). No parece posible que la religién africana, con sus
dioses jerarquizados y ligados por vinculos de familia,
pueda proporcionar esa base mitica a los negros. Tomaron
entonces de los blancos sus representaciones colectivas;
fueron a buscar en la Biblia, en el Antiguo Testamento
o en el Apocalipsis las imigenes necesarias para exterio-
rizar con ellas sus frustraciones. Podra sostenerse por
consiguiente que lo que trab6 el mesianismo negro bra-
silefio es el catolicismo, con su culto de la Virgen y de
los santos y el poco lugar que da a la cultura biblica. Pe-
ro no importa; si el negro se hubiera sentido realmente
frustrado hubiera podido encontrar, hasta en el catoli-
cismo, elementos de mesianismo, y la prueba esti en los
ensuefios neuropiticos de algunos mesias negros, fraca-

1 H. KoHN, Messianism (Encycl. of the Soc. Sciences, X) ;
B. BARBER, Acculturation and Messianic Movements (Am. Soc.
Rev., VI, 1941).

2 A. METRAUX, Lo religion des Tupinambas, Paris, 1928.

3 W. O. OESTERLEY, The Evolution of Messianie Idea, Lon-
dres, 1908.

297



sados, del Brasil. Tenfan visiones de la Virgen, que los
tomaba en posesién, gue les mostraba el triunfo del mal
en la tierra y les pedia que partieran para predicar el
arrepentimiento, pues pronto vendrfa el reino de Dios y
era menester fundar prontamente una Iglesia nueva. Si no
encontramos mesianismo negro, entonces, ello se debe a
que la frustracién sexual: o bien fluy6 normalmente en la
sublimacién cristiana o en la exteriorizacién de los cultos
africanos, o bien la ausencia de la barrera de color no
forzé esta frustracién primera a racionalizarse luego en
frustraciones econémicas o filogéficas, y a que todo ocu-
rrié en el plano oculto del inconsciente.

De todo esto, puede sacarse clerto niimero de conclu-
siones: ante todo que nos agsistfa la razén al criticar a
Kardiner, en un capftulo anterior, por poner la religién
entre las instituciones secundarias. En la obra de este
investigador, subyacente, existe un postulado materialis-
ta: las instituciones primarias aparecen sobre todo como
econémicas (subsistencia) o biolégicas (represién de las
necesidades) y en cuanto a las sociolégicas, estdn més
bien vinculadas a la morfologfa que al mundo de los va-
lores. Para Kardiner, los valores pertenecen al mundo
de las proyecciones. En realidad, se ve en el caso del
mesianismo la necesidad de mitos preliminares, para que
la frustracién tome la forma del mesianismo. La religi6n
forma parte, asf, de las instituciones primarias. Pero se
ve orientada en una nueva direccién por el pueblo paria
o tornado paria por su encuentro con una civilizacién
superior. Por consiguiente, el mesianismo es una forma-
cién secundaria. En suma, la separacién entre institu-
ciones primaria y secundaria no debe hacerse segiin la
Iinea de Kardiner, sino que tal linea debe cortar en dos
cada tipo sociolégico, y pasar a través de la religién co-
mo pasard también a través de la organizaci6én doméstica.
El anilisis del mesianismo confirma asf nuestra critica
precedente.

En segundo lugar, nuestro estudio de la interpretacién
de las clvilizaciones nos muestra que la civilizacién maés
endeble se asimila en parte a la civilizacién més fuerte,
particularmente en el dominio de la economfia, pero en
cambio en otros dominios se resiste, conserva ciertos va-
lores propios. Ahora bien, valores son los elementos que
poseen funcién analftica, que permiten mantener el equi-
librio mental, que podria quebrarse por el impacto cul-

298



tural. La resistencia del candomblé a la catequizacién
cristlana se explica menos por la fuerza de las tradicio-
nes que por la utilidad psfquica de las mé4scaras ofreci-
das a las pulsiones del inconsciente, para liberarse en
una fiesta bien reglamentada. Asf, la sociologia bien
comprendida y el psicoan&lisis bien entendido, lejos de
ser rivales, deben y pueden colaborar. Y por cierto que
lo sociolégico puede ser lo més fuerte. En los Estados
Unidos, las supervivencias africanas han desaparecido.
Pero esta victoria act@ia, en parte al menos, mediante
procesos analfticos, por la adquisicién, por parte del ne-
gro, de un narcisismo y un superyé6 anglosajones, lo cual
hace que aquf también se interpenetren lo psfquico y lo
social. Y en su victoria, lo sociolégico deja subsistir log
complejos antiguos que, al no poder materializarse en
atuendos ancestrales y por obra de éstos, se crean en-
tonces nuevos mecanismos de defensa. De esto proviene
el mesianismo indtil en el Brasil y triunfante en los Es-
tados Unidos. Esto hace que siempre existan accién y
reaccién constantes de lo social sobre lo individual y de
lIo individual sobre lo social o, tal como lo expresan Tho-
mas y Znaniecki, que la causa de un hecho social deba
buscarse siempre al mismo tiempo en otro hecho social
¥ en una actitud psiq..ca.

Pero este capitulo presenta atin para nosotros otro in-
terés. No solamente ha demostrado el juego de nuestros
conceptos operatorios, tanto en accién como en lo con-
creto, y explicado con otro ejemplo nuestra posicién en
el debate abierto entre la sociologia y el psicoanilisis;
también ha servido para aclarar la importancia de las
racionalizaciones en la discusién de los problemas socia-
les. Ahora bien, esto tiene su peso en la construccién
de una metodologia verdaderamente cientifica. Por con.
siguiente, para terminar, deberemos estudiar las conse-
cuencias que se desprenden de este trabajo, desde el pun-
to de vista de la légica y de las ciencias sociales.

299






CAPITULO XII

CONSECUENCIAS METODOLOGICAS

Lo QUE CARACTERIZA a lag ciencias sociales y las distingue
de las ciencias de la naturaleza es la estrecha asociacién
existente entre el sujeto y el objeto. Por cierto que la
microfisica demostré que, en el dominio de lo infinita-
mente pequefio, no se podfa restar importancia a la situa-
cién del observador respecto del objeto observado, pero
en forma general, en fisica o quimica es posible “desub-
jetivizar” lo real. La sociologia se esforz6 por alcanzar el
mismo ideal; y Durkheim no aspiraba a otra cosa cuando
invitaba a los investigadores a considerar los hechos so-
ciales “como cosas”. S6lo que los hechos sociales se dis-
tinguen de los hechos de la naturaleza porque también y
al mismo tiempo son valores y cosas exteriores, Tienen
una significacién. Y por otro lado, el socidlogo forma par-
te integrante del mundo que estudia, tiene cierta posicién
en la sociedad y, quiéralo o no, lo sospeche 0 no, esa po-
sicién social actia sobre su opinién. No se puede ha-
blar, en las ciencias sociales, de una adecuacién entre el
objeto y el sujeto, como decian los escoldsticos: el sujeto
y sus propios intereses forman parte de la definicién del
objeto. La eleccién que hacemos de nuestro tema de estu-
dios, las técnicas que empleamos en la observacién de lo
real, la organizacién conceptual que damos a los materia-
les recogidos, las generalizaciones que sacamos en conclu-
sién de nuestros trabajos, todo estd lleno de “valorizacio-
nes” més o menos explicitas, que dependen de nuestra
condicién social.

Mannheim es uno de los que mejor demostraron esta
implicacién del sujeto y del objeto en el dominio de la
sociologia y mds particularmente en el de la sociologia

301



politica 1. Probd que el observador se introduce en la cosa
observada, hasta cuando cree captarla desde afuera, como—
una cosa. Nos hace ver, por ejemplo, en la escuela for-
malista de Simmel una consecuencia del liberalismo bur-
gués. El capitalismo no considera a los individuos como
personas concretas, sino como seres abstractos, encadena-
dos unos a otros con vinculos igualmente abstractos, de
vendedor y comprador, de empleador y de empleado. De
la misma manera, las categorias del formalismo alemén o
norteamericano son producto de una accién de neutrali-
zacién que separa, por ejemplo, el vinculo de dominacion
y de subordinacién, de la situacién concreta y vivida de
la gente que domina, o que se ve obligada a someterse
a otras personas mis poderosas. Esta neutralizacién es
como una fuga de la inteligencia ante los problemas so-
ciales; la geometrizacién de las relaciones intermentales
impide que surja el remordimiento de la conciencia in-
tranquila. Pero el formalista se equivoca si quiere asf
alcanzar lo puramente objetivo, pues su visién de la rea-
lidad social, por el contrario, es completamente subjetiva.
Ni siquiera en la categoria de la intelligenzia existe una
inteligencia pura. Nuestro yo, hasta en las esferas més
elevadas del pensamiento, estd movido por el resentimien-
to o por los conflictos que nacen de las tensiones sociales
de las que participamos.

La metodologia de Mannheim concentra todo su interés
en demostrar que esos elementos de perturbacién de la
verdad “en s{” también poseen su valor. Las cosas socia-
les no pueden conocerse desde afuera; hay que participar
en ellas para comprenderlas, hacer uso de lo que Cooley
lamaba “la introsopeccién simpética”. Si nunca se expe-
rimenté resentimiento —dice— jcémo se llegard a com-
prender el cristianismo primitivo? Separar los hechos so-
ciales de su significacién, de la actividad humana y de
los intereses que ofrecen las motivaciones de esta activi-
dad no es desubjetivizar los hechos para conocerlos me-
jor, sino que, por el contrario, es desnaturalizarlos; los
gue estudian la sociedad como una naturaleza muerta, de
la cual se eliminaron las voliciones y las afecciones, no
tienen ya entre sus manos mis que un cadiver del cual
se ha retirado toda vida social, un esqueleto de sociedad
¥ no la sociedad verdadera. El problema epistemolégico

1 MANNHEIM, Ideologie und Utopie, Bonn, 1929, edicién
americana ampliada, 1938.

302



que se plantea al socidlogo no consiste en saber, pues,
cémo puede descubrir la verdad en si, ya que hasta esta
forma de plantear el problema depende de cierta posicién,
de cierta situacién social; pero dado que todos sabemos
que el saber del hombre estd limitado por el campo que
ocupa en el espacio y en el tiempo, por su lugar en cierta
estructura, veremos cémo podremos utilizar mejor esta
observacién participante. La sociologia del conocimiento
de Mannheim se presenta pues, en cierto modo, como un
psicoanélisis del sociélogo frente al determinismo incons-
ciente de su situacién en la sociedad. Y la terapéutica no
consiste en rehuir el problema, sino, por el contrario, en
encararlo de frente, en aclarar esas implicaciones del su-
jeto en el objeto que el soci6logo estudia, en explicarnos,
con clarividencia, el papel que representamos en el mun-
do. Conocer los motivos que nos impulsan es el tnico
modo que aun tenemos de superar nuestra subjetividad.
Parece ser que estas observaciones de Mannheim po-
drian generalizarse a todo un psicoandlisis de la socio-
logia. Nuestra propia experiencia nos ha llevado a esta
idea. Sabiendo que el papel del profesor no es solamente
el de dictar cursos, sino orientar y hacer que los estu-
diantes hagan investigaciones, advertimos que las obser-
vaciones objetivas, casi estadfisticas, hechas en el ambiente
que estudiamos, junto con los estudiantes y al mismo
tiempo que ellos, presentaban diferencias méas o menos
profundas, ya sea en la eleccién, ya en la elaboracién de
los datos. Nos vimos llevados a substituir en forma pro-
gresiva, para captar mejor las razones de esas desviacio-
nes personales, la observacién llamada objetiva y a veces
cuantitativa, reemplazindola por la observacién partici-
pante (asi como la definen los norteamericanos) y por los
historiales biograficos. Fue facil entonces darse cuenta
de que los conflictos individuales, cuya raiz la encontra-
bamos a veces en ciertas situaciones infantiles, repercu-
tian hasta en la actividad cientifica. De allf a generalizar
esta comprobacién sobre todos los sociélogos, empezando
por nosotros mismos, habia un corto paso. El observador
se coloca en lo que observa, y se coloca por entero.
Estas observaciones se podrifan confirmar con las ob-
servaciones hechas por Wittels sobre la propia vida de
Freud 1. Freud se habria visto marcado por su propia ex-

1 Fr. WrrTeLs, Freud, PHomme, la doctrine, I'école, Pa-
ris, 1925.

303



periencia familiar, su nacimiento debido a un segundo
matrimonio, cuando su padre era ya abuelo por su primer -~
matrimonio; asf, el pequefio Freud se vio tio de un sobrino
que le llevaba un afio. De esto proviene el descubrimien-
to, por parte del creador del psicoandlisis, de la ambiva-
lencia de los sentimientos, pues sus relaciones de tio a
sobrino mayor que él habrian sido de amistad y hostili-
dad, al mismo tiempo. Su situacién racial de israelita, en
una Viena tolerante y repleta de prejuicios, sin embargo,
estarfa en el origen del derrumbe que Freud habria hecho
sufrir al complejo de inferioridad de Adler, al que habria
dado origen libidinoso, haciéndolo derivar del temor a la
castracién. Wittels habla finalmente de la experiencia pe-
dagégica de Freud, dividido entre la idea de la Mesa Re-
donda y la necesidad de un jefe escolar, lo cual habria
creado en él un “complejo de la horda primitiva”. “Teme
a sus alumnos.” No insistiremos en esta interpretacién
del origen de los dogmas freudianos, un tanto novelesco.
En cambio, una observacién de Sullivan nos llevé més
lejos. Sullivan nota que el socidlogo puede verse inhibido
en sus investigaciones, sin darse cuenta, por su situacién
interna y sus conflictos personales. Mas todavfa, afirma,
el sociblogo que utiliza el procedimiento del cuestionario
o del sumario para elaborar conclusiones sociolégicas co-
rre peligro de verse lanzado en falsas direcciones, si las
preguntas hechas fueron susceptibles de reavivar tensio-
nes mentales, de suscitar racionalizaciones engafiosas 1.
El psicoanalista exige que el médico que més tarde
Quiera dedicarse al psicoandlisis comience ante todo por
hacerse psicoanalizar. No pediremos tanto, pero las obser-
vaciones que acabamos de hacer suscitan algunas preocu-
paciones metodolégicas. Asi como se exige al folklorista
que establezca fichas sobre sus informantes para saber
en qué medida puede uno fiarse de las atestaciones de
éstos, seria necesario que el soci6logo conociera los histo-
riales biograficos de aquellos a quienes iInvestiga, que
practicara en cierta medida “la observacién intensiva” de
Lasswell. Segtin se sirva de los datos recogidos por ter-
ceros o por él mismo, debe: o tener en cuenta las pulsio-
nes de los demds o hacer un esfuerzo por conocerse mejor.
Estas sugestiones metodolégicas se vinculan con las de

1 H. S. SULLIVAN, A Note on the Implication of Psychiatry,
the Study of Interpersonal Relations, for Investigation in the
Social Sciences (Am. Jourr. of Sociol.,, 42, 1987).

304



Moreno, quien pide al investigador social que no sea un
simple espectador, sino que participe como “ego auxiliar”
en la observacién, y que entre en la accién social para
estudiarla mejor desde adentrol. Aunque la idea de Mo-
reno sea un poco diferente y en modo general dependa
de la necesidad de la observacién participante, el hecho
de que el “ego auxiliar” sea un psiquiatra significa de
todos modos que el investigador toma en cuenta las ten-
siones internas y actia como un ‘“elemento de catarsis”.
En una palabra, si Mannheim nos muestra que el socié-
logo debe tener en cuenta su situacién social para com-
prender a la sociedad, el psicoandlisis nos conduce a una
conclusiéon andloga; debe tomar en cuenta su situacién
psiquica.

Sin duda, se sentird la tentacién de confrontar estas
observaciones con el psicoandlisis del conocimiento de G.
Bachelard 2. Partiendo del hecho de que el pensamiento
es una actividad esencialmente secreta, que sélo se ma-
nifiesta una vez terminada, y que “en muchos aspectos
un larvatus prodeo juega con el cogito a una especie de
juego de escondida intimo” y destacando también ciertos
aforismos de Nietzsche que van en la misma direccién,
como éste, por ejemplo: “A todo lo que un hombre deja
tornarse visible, se puede preguntar: ;Qué quiere escon-
der?”, Bachelard llega a un rejuvenecimiento de la Ibgi-
ca mediante el freudismo. Freud estudié a cierto ntimero
de enfermos que sufren la mania de la vigilancia, que se
quejan sin cesar de que son observados por potencias
desconocidas, de que se desconffa de ellos, de que se los
espfa, y esperan que se los persiga. Pero también aqui,
la neurosis no es otra cosa que una caricatura de la acti-
vidad normal. La divisién morbosa de la personalidad no
debe hacernos olvidar que también existe una vigilancia
cultural, un desdoblamiento fecundo. La idea de Bache-
lard consistir4 en despersonalizar al “vigilante’: “Freud
generaliza la nocién de instancia observadora para for-
mar la nocién del superyd. BEste superyd, en su forma
activa, aparece en nosotros como un conjunto de personas
que nos juzgan... El psicoandlisis cultural que tratare-

1 MORENO, o0p. eit.

2 GASTON BACHELARD, Le rationalisme appliqué, esp. cap 1V,
Paris, 1949; La Formation de Uesprit scientifique (contribu-
i@'ﬁz’z o une psychanalyse de la coraissance objetive), Parfs,

305



mos de desarrollar tenderd a despersonalizar los poderes
del superyd o, lo que es lo mismo, a introducir el didlogo
reglas de la cultura”, en resumen, a introducir el didlogo
en lo secreto del pensamiento, a vigilar en todo momento
nuestras ideas y nuestras percepciones, y hasta a vigilar
esta vigilancia. Si, a vigilar esta vigilancia, pues las filo-
soffas forman otros tantos superyoes, cada uno dotado de
una censura especial, que bloquean el acceso a la verdad.
Asi el realismo, el positivismo, el racionalismo pueden
ejercer sus influencias perniciosas en el sabio e impedir-
le ver los vinculos exactos entre lo racional y lo experi-
mental.

Reconocemos que Bachelard hizo la tentativa de expo-
ner a veces la marcha del pensamiento cientifico en tér-
minos freudianos. Por ejemplo, cuando compara la per-
cepcién de los gases o del agua en el poeta que experi-
menta la existencia de éstos, y en los sabios que vuelven
la espalda al ensuefio. El primero, poeta, se coloca en el
principio de placer, diriamos; los otros, cientificos, en el
principio de realidad. Pero al comienzo, antes de llegar
a ese cruce de caminos, existe un momento en que los
caminos emprendidos estdn préximos. En la época de las
primeras investigaciones sobre la electricidad hubo un
“sensualismo de la electricidad” y hasta una fisica libi-
dinosa del “beso galvénico”, Es evidente que la fisica no
pudo constituirse sino merced a un psicoanilisis previo
de esas convicciones originales, por un paso de lo empf-
rico a lo abstracto-concreto, a los conceptos operatorios, a
las ideas claras y distintas. Pero jquién no ve que este
psicoandlisis no es otra cosa que una interiorizacién del
pensamiento 16gico, una descripcién psicolégica de la apli-
cacién, hecha por el sabio, de las reglas cientfficas a un
objeto de conocimiento, del proceso mediante el cual se
une la experimentacién a la teorfa, se separa lo probable
de lo riguroso? Uno se da cuenta de ello cuando Bache-
lard nos habla del papel de los instrumentos en fisica, de
la identificacién de la méiquina con un teorema. Esto hace
que la materia esté tomada en un cuerpo racional de pre-
cauciones tal, que el sabio, en suma, tiene su superyd no
en él, sino (al mismo tiempo) fuera de él. El término
“cultural” empleado por nuestro autor indica netamente
lo que separa las ciencias de la naturaleza de lag ciencias
sociales, El fisico trabaja en un conjunto colectivo en
donde se mantienen todos los descubrimientos, forman un

306



bloque relativamente coherente, y en donde las barreras,
los parapetos son numerosos. Esto hace que no nos im-
porte demasiado saber si el sabio tiene una libido anal
u oral, si se ocupa de matemiticas o de fisica para eludir
sus conflictos interiores, pues eso no se notari en los
resultados de sus propias investigacliones clentificas, Mar-
the Borelly dice que hasta cuando una mujer se dedica
a las mateméticas, trata de hacerse amar. Es posible, pero
esta libido no dejard ninguna huella perturbadora en sus
demostraciones matemaéticas, pues tales demostraciones
obedecen a un conjunto logico de reglas determinadas.

No sucede lo mismo con las ciencias del hombre. Cuan-
do Bachelard advierte, por ejemplo, la alegrfa sddica del
observador, en psicologia, estd muy cerca de lo que que-
remos significar, Para el psicoanalista, el hecho de ser o
no sadico lo llevar4 a exagerar o por el contrario a mini-
mizar la imagen pesimista que se hace respecto del hom-
bre. En suma, aquf no hay un cuerpo de reglas exteriores
¥y colectivas que puedan reemplazar al superyé. El sujeto
se proyecta en el objeto. Y se observa en lo que contem-
pla. Imagen contra realidad.

Mientras permanecemos en el dominio de la economia
o de la politica, la correccién resulta facil de hacer. El
psicoanélisis demostré que las fobias escondian, bajo el
temor irracional, una pulsién positiva, una tentacién. La
mujer que no puede atravesar una plaza sin estar acom-
pafiada, en realidad desea verse abordada por alglin Don
Juan. Es propio pensar que el temor a las ideas subver-
sivas, como el comunismo actual, abriga mecanismos ana-
logos &, Pero alli estamos en el dominio de lo normativo.
El peligro se torna mas sutil cuando pasamos al campo
de la sociologia propiamente dicha. Sin duda, se quiere
calcar el método de la sociologfa sobre el de las ciencias
de la naturaleza, establecer un sistema conceptual de pun-
tos de referencia aplicables por todos los sabios, un siste-
ma abstracto-concreto, como en fisica, que permita a cada
investigador aportar su ladrillo al edificio comtn. Pero
aparte de que todo esto implica una filosofia positiva que
no todos los socitlogos aceptan (y aqui tenemos una de
las censuras de Bachelard sobre la cual debe establecerse
una vigilancia de la vigilancia), aun en este dominio del

1 Respecto de estos mecanismos, ver THOMAS FRENCH, So-
ciaalggonﬂict and psychic conflict (Amer. Journ. of Sociology,
19 .

307



positivismo los sistemas de referencia varian. Un objeto
social no se convierte en realidad sociolégica sino a con-
dicién de ser definido; ahora bien, las definiciones no
abarcan la misma porcién de lo real. ;Por qué ciertos
pensadores no buscan en todo sino lo institucionalizado, lo
cristalizado en reglas o costumbres, el peso de lo social,
¥ otros nada més que el movimiento vital, el flujo de la
duracién, el impulso histérico? ;Por qué algunos conside-
ran en el suicidio el sacrificio del individuo en aras de
la comunidad y los demds, no? ;Por qué algunos pro-
ceden mediante andlisis de factores y otros no ven més
que culturas totales? Mientras que en las ciencias de
la naturaleza, el hecho, de todos modos, resiste, y si
est4d bien integrado en un conjunto de conceptos, la
naturaleza, de todos modos, responde si o no a la pre-
gunta hecha, los conceptos sociolégicos tienen un poder
de recurrencia tal que la definicién crea lo definido, orien-
ta lo real en tal o cual direccién, lo acomoda a las imé&-
genes que el soci6logo, desde el fondo de su inconsciente,
proyecta sobre el objeto que cree contemplar.

El investigador fisico jam&s confundiri el racionalismo
con la racionalizacién. No sucede lo mismo en sociologia,
en donde la doctrina permanece impregnada de psicolo-
gismo. Claro que, como no se puede abarcar la totalidad
de la naturaleza ni tampoco la complejidad de los he-
chos sociales, se ve uno obligado a hacer una seleccién.
Pero la seleccién de una parte de los hechos naturales no
presenta una importancia capital y el estudio de dicha
parte ocupard seguidamente lugar en un conjunto; la elec-
cién sociolégica, en cambio, constituye ya una valoriza-
ci6én 1. La idea del determinismo sociolégico nacié con el
laissez-faire de la escuela liberal y puede constituir una
huida ante la responsabilidad de la accién. Desde este pun-
to de vista, ciertas observaciones, entre las de sentido mas
general, de Bachelard tienen principalmente un sentido
para el conocimiento clarividente de la sociedad. “Lo que
est4 manifiesto demasiado voluntariamente toma el aspec-
to de una verdad polémica. Esta voluntad polémica posee
intenciones ocultas y puede decirse que, en el estilo de

1 Ver, respecto de este tema, los apéndices de G. MYRDAL,
en An American Dilemma, Nueva York, 1944, t. I (especial-
mente el apéndice I: 4 methodological note on valuations and
beliefs y el apéndice 2: A methodological note on facts and
valuations in Social Science).

308



la fenomenclogia, tiene doble intencionalidad. Un psico-
analista algo sagaz ve un margen de sombra en este ex-
ceso de luz. A la inversa, lo que se oculta demasiado vo-
luntariamente presenta los fenémenos tan evidentes del
tapujo.” Por consiguiente, hay que preguntarse incesan-
temente, mientras duren las investigaciones que podamos
hacer, si ciertos deseos no vienen a orientar nuestro traba-
jo intelectual. Pero por otro lado, con el psicoandilisis nos
encontramos en las mismas condiciones que Mannheim
indicaba para la sociologia del conocimiento. La interpe-
netracién de lo social y de lo individual, la reciprocidad
de los puntos de vista hacen que lo que es un peligro por
evitar también es un beneficio del cual podemos obtener
provecho. Si el haber experimentado resentimiento per-
mite comprender mejor ciertos fenémenos religiosos, ;aca-
g0 no podriamos decir también que el haber descubierto
en nosotros ciertag transferencias nos torna mas aptos
para captar mejor el proceso de ciertas acciones sociales?
El comprender mejor que las instituciones son ante todo
significaciones, que las “cosas” sociales s6lo existen para
el hombre en la medida en que se transforman en valores,
v el haber experimentado conflictos, permite seguir maés
claramente lo que son las tensiones sociales, Este es tal
vez el mayor mérito del psicoanélisis. El método sociold-
gico no debe, pues, descuidar el psicoanilisis y hacer co-
mo si no existiera, sino extraer de éste un conocimiento
mA4s especioso de lo real sin dejarse engafiar por el incons-
ciente individual. Puesto que la percepcién de los demads,
de las interrelaciones y de las instituciones se ve colorea-
da por la libido en mayor o menor grado, ver cémo po-
demos utilizar, sin embargo, esta limitacién de nuestra
visién para un progreso correlativo de nuestro saber.

309






CONCLUSIONES

EL psicoANALISIS, en algunos autores, puede presentarse
como un sistema hermético, una dogmética rigida. Pero
eso no impide que, en su conjunto, nunca haya sido cosa
terminada, pensamiento definitivo. Por el contrario, fue
una ciencia en perpetuo devenir, que se transformaba y
modificaba al contacto de los hechos, complicAndose y en-
riqueciéndose, y a veces volvia sobre sus propios funda-
mentos para criticarlos o corregirlos. Una especie de dia-
léctica, que encontraba en su camino obsticulos pero que,
en vez de tratar de eludirlos, tentaba, en un vigoroso es-
fuerzo de sintesis, de integralos en su camino., Freud, que
parti6 de la sexualidad, pronto tropezé con la teorfa de
Adler y con la diferenciacién entre la psicologia masculi-
na y la psicologia femenina. De esto procede la introduc-
cién del concepto de narcisismo. Tiempo después, también,
se vio llevado a unir a los instintos de vida los instintos
de muerte, Thanatos a Eros. Cuando murié, estaba revi-
sando sus postulados y haciendo de su psicologia una
especie de metafisica de la atraccién universal. Jung ya
habia convertido la libido en una forma de impulso reli-
gioso, surgido de lo méas remoto de la prehistoria. Por
influencia de la sociologia, los factores sociales se vefan
cada vez mas integrados en los complejos del inconsciente
¥y las causas de las neurosis se buscaban menos en el con-
flicto entre la libido y las inhibiciones culturales que en
los conflictos de la civilizacién. La neurosis eterna se
transformaba en neurosis de nuestra época.
Reciprocamente, la sociologia se transformaba en for-
ma paralela a esta evolucién del psicoanilisis. La antigua
sociologia permanecfa en la superficie de la vida social,
se Interesaba por lo ya hecho, lo cristalizado, lo institucio-

3N



nal. La aplicacién del psicoandlisis a la sociologfa repre-
senta el despertar de una nueva necesidad, la tentacién
de lo profundo, la exploracién, bajo la masa agobiadora
de las pirdmides erigidas por un pueblo de esclavos, de
la cAmara mortuoria y secreta para la cual fue construida
la pirdmide. Este deseo asomaba un poco en todos los do-
minios, méds o menos en la misma época y, fuera de la
sociologfa psicoanalftica, Frobenius inventaba para la et-
nografia su concepto del “tercer Reich”, que respondfa a
la misma tendencia. Pero esta sociologfa psicoanalitica
evoluciond, tal como el psicoanéligis, y al mismo tiempo
que éste. Freud buscaba los fundamentos del instinto gre-
gario, la naturaleza del vinculo que une al hombre con
los otros hombres, y los orfgenes mas remotos de la clvi-
lizacién. Sus discfpulos exploraban, en todos los dominios,
las fuentes libidinosas de las instituciones, de las costum-
bres, de las creaciones misticas. El nuevo psicoanélisis
sociol6gico se contenta, mis modestamente, con estudiar
los mecanismos del ajuste de la organizacién social a las
pulsiones individuales o, por el contrario, la adaptacién
de esas mismas pulsiones a la distintas civilizaciones.

Por eso nuestro camino, en este libro, tuvo que ser una
marcha histérica. Resultaba imposible confrontar el psi-
coanilisis con la sociologfa si no era comparandolas en las
miiltiples etapas de su comun evolucién, ya que tanto una
como otra se modificaban con su propio contacto, se co-
rregian al encontrarse, se enriquecian al unirse. Los pro-
blemas no se planteaban en la misma forma con Freud
y después de Freud. Se pasaba sucesivamente del filoge-
nismo al ontogenismo, del monismo al pluralismo, de los
traumatismos infantiles a los traumatismos sociales, del
biologismo al sociologismo. Por consiguiente, debiamos
seguir esa marcha y ver, en cada momento de tal desen-
volvimiento, la forma en que se establecfan los vinculos
entre el psicoanailisis y la sociologfa, y para cada una de
ambas ciencias, los progresos cumplidos, los peligros y
dificultades surgidos tltimamente.

Al término de este andlisis histérico y critico hemos
llegado a cierta cantidad de conclusiones generales que,
en nuestra opinién, constituyen el fundamento sélido en
el que debe basarse la colaboracién del psicoanélisis y de
la sociologia para obtener resultados més fructiferos, Pero
como estas conclusiones se han desprendido poco a poco,

312



durante la marcha emprendida en este libro, debemos
ahora reunirlag en un todo sistemé4tico.

I. No hay duda de que el principio de placer matiza
a menudo, con su afectividad, el principio de realidad,
pero lo real no se confunde con la libido, que puede actuar
sobre él. Nos hemos visto llevados a situar lo social en
el principio de realidad y a distinguir, en consecuencia,
dos mundos bien distintos, el mundo libidinoso y el mun-
do social. ;C6mo descubrir la naturaleza de lo libidinoso
ya que, por definicién, el id es lo que estd reprimido, tor-
nado inconsciente? Freud nos proveyé de la técnica de
exploracién indirecta de ese dominio tenebroso, el andlisis
de los sfmbolos onfricos. Ahora bien, existe adem4&s, como
dijimos, un plano de lo social, que es el plano de los sim-
bolos. El durmiente puede, durante su suefio, ocultar sus
deseos inconfesados bajo la méscara de los simbolos so-
ciales; y del mismo modo, la sociedad puede utilizar, como
sfmbolo de la solidaridad social, los gestos y actitudes
propios de la sexualidad, la hierogamia, el hundimiento
de las lanzas falicas en orificios practicados en el suelo.
iVale decir que los sfmbolos libidinosos y los simbolos
sociales pueden identificarse? No, lo que hay es solamen-
te una utilizacién de lo social por lo libidinoso o de lo
libidinoso por lo social, el paso de un plano a otro, pero
no identidad de naturaleza, Los sfmbolos oniricos se ex-
plican por la necesidad de la méscara, por el hecho de
que la censura no estd completamente eliminada, aun en
el suefig, si su fuerza inhibidora se encuentra debilitada.
Los sfmbolos sociales se explican por la fusién de las con-
ciencias en la fiesta, no adquieren su sentido si no es por
la reanimacién de las capas més profundas de la vida co-
lectiva, si no es por esa corriente libre de los valores de
que hemos hablado. Por consiguiente, en los dos casos, la
significacién secreta del simbolo s6lo se encuentra efec-
tuando un descenso hacia lo mé&s interior; pero lo maés
interior es aqui la pulsién ordenada y la interpenetracién
de las conciencias. Aquf, lo més individual; y alld lo més
colectivo. Ambos mundos aparecieron ante nosotros con
un caricter totalmente heterogéneo. Y esto es tan cierto
que, cuando el suefio utiliza los simbolos tomados de la
sociedad, en seguida les hace sufrir una metamorfosis, les
cambia el sentido, modifica su orientacién y el cetro real
se convierte en el falo paterno. Del mismo modo, cuando

313



la sociedad emplea gestos libidinosos para significar soli-
daridad tribal o étnica, ese ademén, al pasar de un plano
al otro, es refundido, recreado, pasa por un segundo naci-
miento, es representado en la fiesta, y es despojado de
todo su margen sexual, que es reemplazado por la franja
de la emocién colectiva.

1I. En consecuencia, nos parece que no es posible ya
mantener la antigua sociologia psicoanalfitica que queria
explicar todo a través de lo libidinoso. No cabe duda de
que los sentimientos sociales son para dicha antigua cien.-
cia sentimientos desexualizados, pero la desexualizacién
tiene lugar por el choque de la libido contra las prohibi-
clones, y estas prohibiciones, a su vez, son de origen sexual.
Resulta entonces un cfrculo vicioso del cual es imposible
salir. No se comprende ¢6mo lo sexual, al chocar con algo
sexual, se transforme en no-sexual. Esta critica vale tam-
bién tanto hacia los freudianos, que hacen intervenir el
principio de repeticién, la ley de filogenia siguiendo las
mismas etapas de la ontogenia, que hacia los que, como
Roheim, se colocan en el terreno tnico de la ontogenia.
Ciertamente, lo social no vive fuera de los individuos:
esté en ellos tanto y més que fuera de ellos, y por consi-
guiente puede mezclarse, en la persona humana, con las
pulsiones particulares, a los recuerdos de las experiencias
infantiles. Lasswell demuestra bien todo lo que de libi-
dinoso puede deslizarse en nuestras convicciones o en
nuestra conducta politica. Y de rebote, ya que todo es
accién y reaccién en la vida social, y los hechos so-
ciales se explican simultdneamente por los hechos socia-
les antecedentes y por las actitudes de aquellos que las
viven, la posibilidad de una inscripcién de lo libidinoso
en lo colectivo, Pero si bien no negamos, por el contrario,
este juego de lanzaderas alternadas en la trama de la vida,
que hace que el tejido terminado tenga hilos de dos co-
lores, tampoco dejamos de reconocer que no podemos ya
buscar, como se hacfa atin hace algunos afios, el origen
ultimo y esencial de todas las instituciones sociales en la
libido, genital o pregenital, la fuente del capitalismo en el
erotismo anal y la de las revoluciones politicas en la rebe-
lién de los hijos contra el Padre de la horda primitiva.
Los vinculos entre el psicoanglisis y la sociologia no se
plantean ya en términos de sociologia genética. Podemaos

314



ahorrarnos todas las novelerfas prehistéricas, todas las
hipétesis inverificables.

III. Pero una vez puesta a un lado la sociologia genética,
el psicoanélisis no se ve, debido a ello, apartado del cam-
po de la sociologfa. Por el contrario, el terreno es desbro-
zado para lograr una mejor comprensién o cooperacién.
No se puede separar lo libidinoso de lo colectivo, 1o biol6-
gico de lo social. Como la educacién del nifio comienza
en los primeros dias de su vida, los instintos se ven in-
mediatamente modelados por las normas culturales, por
los valores de la civilizacién. La psicologia colectiva
francesa insisti6, con mucha fuerza, sobre esta socializa-
cién del individuo y la antropologia norteamericana, sobre
esta “culturalizacién”. Pero en general se limita uno a los
aspectos exteriores del comportamiento: queda en pie la
cuestién de saber hasta qué profundidades desciende esta
influencia de lo social. ;Se detiene en un momento dado
ante la marea fangosa de la libido, o se mezcla con ella?
Observemos que no se trata aquf de discutir el problema
de la existencia de un inconsciente colectivo junto al in-
consciente individual, o si se prefiere, del valor de la teo-
rfa de Jung. Se trata de ver si existen marcos sociales
del inconsciente, tal como existen marcos sociales de la
afectividad o de la memoria, una andamiada de la identi-
dad y de la unidad sociales del yo que permiten construir
la unidad y la identidad psicolégicas de la personalidad.
Ahora bien, Kardiner en lo referente a la frontera moévil
situada entre el inconsciente y lo consciente, Malinowski
en lo que respecta al mundo de los complejos inconscien-
tes, nos han demostrado que lo biclégico ¥y lo social estan
ligados en todos los estratos, se interpenetran en todos los
planos del yo. El complejo de Edipo no es una fuerza
constituyente de la naturaleza humana, puesto que es un
complejo de relaciones interindividuales entre padres e
hijos; es una formacién sociolégica, propia de las socie-
dades paternalistas y de educacién materna, Cada vez
que cambia la estructura morfolégica de las civilizacio-
nes, y que los vinculos existentes entre los sexos y las
edades se modifican para adoptar aspectos normativos
diferentes, los complejos también se transforman, y ha-
bra entonces tantos tipos de inconscientes como tipos
de sociedades. En este primer punto, la sociologfa es
quien ofrece al psicoandlisis una contribucién de valor;

315



el punto de vista de Freud y de sus discipulos inme-
diatos se ve dado vuelta: ya no es lo libidinoso lo que
explica lo social, sino lo social lo que rinde cuentas a lo
libidinoso, de sus formas y de sus manifestaciones. Pero
prestemos mucha atencidén; el psicoandlisis no se ve re-
emplazado por el sociologismo a causa de esto, como al-
gunas veces se imagina equivocadamente. Pues para des-
cubrir esta relatividad de los complejos, este pluralismo
de los inconscientes, no hay otro método que el descu-
bierto y perfeccionado por los psicoanalistas, los historia-
les de vida, las asociaciones libres, etc. Hay, pues, una
colaboracién y no una eliminacién. La sociologia provee
la posicién de los problemas; el psicoandlisis busca su
solucién,

IV. Pero la libido no permanece confinada en las pro-
fundidades del ser, sino que fluye derivandose, sublimén-
dose, ¥y aquf también interviene lo social. Hemos visto
que los psiconanalistas habfan buscado en el abuelo o en
la tfa abuela soltera los substitutos del padre o de la
madre, y que Freud, del maestro de escuela o del dirigen-
te politico habfa hecho los substitutos del supery6 pri-
mitivamente paterno. Hemos tratado de captar lo que
implica semejante teorfa. Significa que la organizacién
social ofrece los marcos a priori en 10os que la libido puede
actuar. Esto no quiere decir que estos marcos hayan sido
creados por la libido, sino que por el contrario supone
Que preexisten y que, al variar de una civilizacién a otra,
lag derivaciones y las sublimaciones tomaran por fuerza
formas diferentes. Segln el parentesco se haga o no uni-
lateralmente, segln siga la linea paterna o materna, la
corriente de la libido tomari tal o cual direccién. Sin
abusar de las imigenes que no prueban nada, podriamos
decir que no hay rios sin lecho, y que el lecho del rio est4
determinado en cierta forma geogréaficamente por las di-
recciones de las faldas de la montafia, por los obsticulos
encontrados en el camino; van derecho o describen an-
chos meandros, y las tierras arrancadas se depositan en
lag riberag, las embocaduras, o forman islas. Del mismo
modo, la corriente de la libido tiene siempre un lecho so-
cial, marcado por la diversidad de las facilidades sociales
o por los obstculos de las inhibiciones culturales. La
estructura provee una especie de determinismo sociol6-
gico a la orientacién sexual y, si bien hay accién y reac-

316



cidn, si lo sexual arranca aqui lo social para transportarlo
a otros lados y en forma modificada, tal como el rio su
cieno para formar islas con él, al azar de los encuentros
geograficos, no es menos cierto que lo libidinoso s6lo
puede actuar dentro de cierto marco preestablecido. Tam-
bién aqui la colaboracién del psicoandlisis y de la socio-
logia se produce por la posicién sociolégica del problema
y por su solucién psicoanalitica,

La sociedad no es solamente un conjunto de normas
estructurales, sino también un conjunto de simbolos y de
valores. Por consiguiente, no podremos ya definir el siste-
ma proyectivo de la libido como una pura creacién del in-
dividuo, una mitologia personal. Lo social colabora igual-
mente en este dominio con lo sexual. Las invenciones neu-
ropéticas del brujo que aporta a su colectividad nuevas
visiones, cinticos inéditos, pasos de danza, iniciativas ce-
remoniales, no podran ser aceptadas si no convergen con
los valores dominantes, si no pueden inscribirse en una
tradicién; y s6lo se insertan en la medida en que parti-
cipan de los valores dominantes. La sociedad no hace
més que reencontrar su acervo, s6lo desplazado. Las ra-
cionalizaciones politicas o econémicas también son raciona-
lizaciones, vale decir justificaciones cuya primera fuente
estd en el principio del placer; pero lo que justamente
distingue la racionalizacién de la mitologfa del esquizo-
frénico, por ejemplo, consiste en que esta tltima es inco-
municable y en que la primera puede ser discutible, objeto
de propaganda, y hasta dar origen a una secta. La racio-
nalizacién, efectivamente, se alimenta de las representa-
ciones colectivas del grupo, se sirve de los simbolos ge-
nerales de justicia, de libertad o de fraternidad, utiliza
ideales bien definidos como el de democracia o de dicta-
dura; sin duda, les hace sufrir una distorsién, vuelca vino
nuevo en los viejos odres. No obstante no hay racionaliza-
cién posible sin la existencia previa de un mundo de va-
lores sociales, surgidos de la interpenetracién de las con-
ciencias. En definitiva, y para resumir toda esta primera
parte de nuestra argumentacién, no hay psicoanilisis que
valga sin previo conocimiento de los ambientes sociales.

V. Recfprocamente, el psicoanilisis ofrece a la socio-
logfa una contribucién de las m4s importantes, y ésta es
la segunda parte del diptico. Ya ha sido percibido en los
renglones precedentes, pero ahora hay que insistir en

317



este nuevo punto. Recuérdese que hasta debimos reac-
cionar contra las nuevas corrientes del psicoanélisis nor-
teamericano, que aprovechaba la diferencia entre el mé-
todo de Freud y su doctrina para abatir a esta dltima en
forma mas completa. Nos ha parecido que lo sexual (to-
mando el término en su sentido psicoanalitico, que no se
confunde en absoluto, como se sabe, con lo genital) ocu-
pa un lugar mds importante en las colectividades de lo
que parecian querer indicarlo Fromm y Horney. Parece
que, deteniéndose en el “deseo de seguridad” para estu-
diar la neurosis de nuestra época, este nuevo psicoana-
lisis se hubiera limitado a un sintoma, cuyo fondo libidi-
noso no se atrevié a escrutar. Sin duda, cuando Horney
sostiene que la contradiccién de nuestra época reside en
el choque entre una moral de la competencia nacida del
capitalismo, y una moral de la fraternidad, herencia fa-
miliar, esta investigadora tiene la sensacién de que es
menester buscar la fuente del deseo de seguridad en la
vida infantil, pero no llega al término de su demostracién;
se limita a hablar de la moral cristiana de amor que se
le ensefia al nifio. Permanece adherida a la costra exte-
rior del ser. Se diria que estos autores hubieran aceptado
tal cual la teoria de los cuatro deseos, de Thomas, sin
oponer critica a sus definiciones I, El concepto de seguri-
dad, en su oposicién al de las “nuevas experiencias”, tiene
en Thomas, efectivamente, un sentido muy amplio y se
refiere también tanto a la seguridad del individuo en una
institucién bien reglamentada como a la seguridad del be-
be que necesita a su madre. Tal como el deseo de nuevas
experiencias se aplica tanto al explorador que se interna
en un pafs misterioso como al adolescente que se dedica
a todos log escarceos del erotismo. Pero Thomas deja sub-
sistir el problema de los origenes individuales; no hace
mas que describir los aspectos que esos deseos pueden
revestir en la vida cotidiana. Ahora, limitandonos al deseo
de seguridad, el freudismo muestra su génesis en el apego
libidinoso a la madre y, més tarde, en la necesidad de
respaldarse en los hermanos para luchar contra el padre,
o también de internalizar al padre para no hundirse en
el caos de las pulsiones antagénicas. A medida que la per-
sonalidad se forma, esta necesidad de seguridad toma, pues,
aspectos diferentes, cada vez mds ricos, que constituyen

1 V. J, TuoMmaS, The Unadjusted Girl, Boston, 1928.

318



como estratos superpuestos cronolégicamente, Al salir de
la infancia para pasar al estado adulto, nuevas metamor-
fosis se produciran atlin, y la seguridad podr4 encontrarse
en la solidez de una institucién, como la Iglesia o la Uni-
versidad, en la reglamentacién burocratica que no deja
lugar alguna a una libertad peligrosa, sino que tapa todas
las salidas. En este ultimo plano, sociolégico, se colocan
Fromm y Horney. Pero un psicoanalisis més consecuente
deberia descender hasta las raices y el humus en donde
éstas se arraigan. Si se estd de acuerdo con nosotros con
respecto a esto, deberemos encontrar lo libidinoso en to-
dos los planos en profundo de la realidad social, asi como
en el plano horizontal de las interrelaciones humanas.

VI. Hay un primer plano de comunicacién entre los
hombres, el de la comunicacién mimética o verbal, el de
las interrelaciones. Moreno se esfuerza por separarlos de
las “reservas culturales” para volver a darles su esponta-
neidad creadora. En realidad, nuestras interrelaciones
siempre se toman en marcos morfolégicos. Nuestras amis-
tades y nuestros rencores nacen en la familia, en la escue-
la, en el grupo profesional que nos imponen sus normas.
La autoridad o la huida hacia la soledad se colorean en
forma diferente en un grupo de jugadores o en un partido
politico. Hay reglas consuetudinarias o juridicas que se
imponen a nuestra espontaneidad, la que es dificil de des-
prender de tales reglas, tan inextricablemente unida es-
t4 a ella. No menos cierto es que, siguiendo sus orienta-
ciones sociolégicas, la libido se desliza en estos diversos
tipos de vinculos y que, por consiguiente, hay una micro-
sociologia posible unida a una interpsicologia psicoanali-
tica. En este libro hemos visto ejemplos de ello, no sélo
al estudiar la “microsociologia” del grupo familiar, sino
también en las relaciones existentes entre el burécrata y
sus jefes, entre el funcionario y sus subordinados, e igual-
mente podrian hacerse consideraciones del mismo género
en la psicologia educacional o en la jurisprudencia de las
cortes de justicia.

Lo mismo ocurre en el plano de los simbolos sociales.
Para nosotros la mitologia es, ante todo, un conjunto de
simbolos de origen social, mis que libidinoso. Pero la li-
bido tiene allf su parte, de todos modos. Tal vez Bergson
aclare aquf mejor nuestro pensamiento. Se recordari que,
para el autor de Deux sources de la morale et de la reli-

319



gion, la facultad humana de urdir leyendas corresponde
en parte a lo que es instinto en el animal, y tiene su ori-
gen en la biologfa o, més exactamente, en el impulso vital.
Las ideas de alma y de inmortalidad, por ejemplo, deri-
van de esta pulsién de la vida que no quiere extinguirse
¥ que lanza un desaffo al espectdculo de la muerte, Pero
hay un abismo entre la proliferacién de los mitos y este
punto de partida relativamente simple, diferencia que no
encuentra otra explicacién, en Bergson, que la explica-
cién psicolégica por la imaginacién creadora. En reali-
dad, creemos, esta proliferacién se debe a la diversidad
de las situaciones sociales, a que los gestos y los pensa-
mientos de los hombres estdn tomados en las emociones
colectivas y, de esos momentos de comunién, conservan
un valor transpersonal. Pero esos remolinos de la concien-
cia colectiva pueden agitar también la profundidad de las
almas. Lo que hay que encarar no es un trozo social del
individuo, sino al individuo total, en la sociedad total, he-
mos dicho muchas veces junto con Mauss. Los simbolos
sociales, por consiguiente, pueden tomar a veces una car-
ga sexual. Mas, junto con Bergson, estamos atn demasia-
do cerca del psicoandlisis, ya que la raiz del mito siempre
es instintiva. Aparte de los mitos que tratan de resojver
el destino del individuo en el mundo existen también
otros mitos. Estan los que responden al destino, menos el
de la colectividad, por otra parte, que el de sus formacio-
nes sociales, o también los que responden a la necesidad
de curiosidad intelectual. No siempre el mito es una ilu-
sién; puede ser una primera cosmologia. Sélo que de todos
modos queda una simbolizacién, pues el rito repite el dra-
ma de la fabricacién del mundo, la lluvia del diluvio, o la
creacién de los primeros clanes. Asf se ha hecho posible,
simultdneamente, un psicoandlisis y un socioanilisis de
la mitologia. Desgraciadamente, ése es un dominio mal ex-
plorado atn y en donde todas las explicaciones han per-
manecido hasta ahora demasiado unilaterales.
Finalmente, en el plano de las instituciones, hemos
aceptado, de Kardiner, la distincién entre las instituciones
primarias, que modelan la psique del individuo, y las ins-
tituciones secundarias, que son los efectos de sus proyec-
ciones sobre las cosas sociales. La lfnea de separacién
no debe pasar, como ya tratamos de demostrarlo, entre
distintos tipos de instituciones, por ejemplo entre la eco-
nomfa y la religiéon: debe pasar por el interior de cada

320



tipo, por el centro mismo de las formas familiares o por
el centro de las costumbres folkiéricas. Una vez dicho
esto, indudablemente la sugestién de Kardiner nos parece
una de las mejores para marcar bien este lazo de causa-
lidad reciproca que estamos viendo manifestarse en los
diversos dominios de lo colectivo.

VII. Hasta ahora, este lazo nos ha parecido visible
principalmente en las partes mas cristalizadas del yo y de
lo social. Y, efectivamente, la neurosis se define por la
fijacién de la libido en imdégenes estereotipadas que tra-
ban la adaptacion esponténea y flexible del individuo a la
vida dindmica, constantemente cambiante, y que no per-
miten, en consecuencia, responder con un comportamiento
apropiado a la diversidad de las multiples situaciones
sociales. Reciprocamente, la libido gque vimos inscribirse
en lo social, en forma de proyecciones, de simbolos o de
racionalizaciones, se inscribe en las capas mas institucio-
nalizadas y maés tradicionales, por encima de la gran co-
rriente de la vida social. Pero cuando llegamos a la con-
ciencia colectiva, jcesa la relacion entre ambos mundos?
Podemos tomar como punto de partida la distincién gue
G. Gurvitch haoce entre la masa, la comunidad y la comu-
nién, segin el grado de intensidad de la interpenetracién
de las conciencias unas en otras. La comunién profunda
es mucho maés facil cuando el grupo es més reducido, y la
fusién de las psiques debe acarrear la actuacion de la
libido, pero justamente porque esta fusién crea una con-
ciencia colectiva inmanente a los individuos, la libido, si
interviene, ¢s recreada, modificada, y no la percibimos
més. Lo individual y lo social se encuentran entonces tan
profundamente unidos que no podemos ya hablar de accion
o de reaccién reciprocas, ni buscar, en el punteado de la
vida de los valores, la huella de dos corrientes mezcladas.
Por el contrario, cuanto mas nos remontamos de la comu-
nién hacia la masa, mis claramente podra verse el papel
de la libido, a causa de la infima penetracién de lo social.
Por ejemplo, la veremos surgir en la muchedumbre, cuan-
do la muchedumbre, en vez de terminar en comunién,
sigue siendo lo que es generalmente: una masa en forma-
cién1; entonces las censuras se aflojan y las pulsiones

1 Respecto de esta distincidn entre la muchedumbre-masa
v la muchedumbre-comunién, ver G. GURVITCH, La vocation
actuelle de la sociologie, op. cit., p. 129 y sig.

k¥



individuales pueden fluir libremente. Lo mismo veremos
manifestarse a la libido en las “masas a distancia”, que son
las formas méas comunes del fenémeno de masa, “masa de
los descontentos, de los econémicamente débiles, de los
desocupados, por poco que los sujetos en cuestién estén
unidos por la conciencia de la afinidad de su situacién, de
sus intereses”; en estos casos la solidaridad estd demasiado
lejos como para no dejar actuar a lo individual, y la iden-
tidad aparente de las reacciones proviene menos de un
sentimiento comin que de la cristalizacién de complejos
diversos, de agresividades, de origen traumatico diferente,
alrededor de ciertas racionalizaciones, de ciertos simbolos
mal asimilados. Todo esto es muy comprensible si se
recuerda nuestra primera conclusién, la heterogeneidad de
naturaleza entre lo libidinoso y lo social, el uno surgido
de lo bioldgico y el otro de la interpenetracién de las con-
ciencias. El encuentro entre ambos no ser& visible sino
allf donde subsista cierta separacién. La libido, entonces,
aparecerd mas en la masa que en la comunioén; en el plano
de las intercomunicaciones, de los simbolos y de las institu-
ciones mis que en el plano de la corriente libre de los
valores o de la conciencia colectiva creadora.

VIII. La importancia considerable que damos al psico-
analisis, sin embargo, no debe inducir a error. Naturai-
mente, eso no quiere decir que lo que interviene en la
vida social sea solamente lo libidinoso. También hay que
tener en cuenta la conciencia clara y la razén. Hasta se
pudo reprochar al freudismo el ser una especie de magi-
cismo. André Gide, en Fauz-Monnayeurs, decia que la
cura psicoanalftica consistia en cambiar la enfermedad del
paciente, en arrancarlo, por ejemplo, de la neurosis mas-
turbatoria para lanzarlo a un didlogo imaginario con los
angeles. M4s recientemente, Lévi-Strauss en la abreac-
cién psicoanalitica, mostraba en funcionamiento los pro-
cedimientos de los magos salvajes de tribus indias!. Sin
embargo, no hay que exagerar: Freud prueba, en El fu-
turo de una ilusiém, su apego a la razén y su fe opti-
mista en el triunfo final del principio de realidad. Pero
es cierto que él y sus discipulos no conceden a la razén un
papel demasiado grande en sus teorias explicativas. Hasta
se puede seflalar que existe un esfuerzo actual para definir

1 LEvi-STRAUSS, Le sorcier et sa magie (Les Temps Moder-
nes), 1949.

322



libidinosamente la razén y descubrir hasta en su estruc-
tura légica, en sus principios y en su naturaleza, la accién
de los complejos del hombrel. El objetivo de este libro
no es criticar esta interpretacién. La rasén bien puede
adaptarse a las érdenes de la afectividad libidinosa y trans.
formarse en racionalizacién, pero no se confunde con ellas.
También ella estd en accién, tal como lo lbidinoso, en la
colectividad, chocando con la misma colectividad, con su
determinismo propio, o tratando més o menos torpemente
de modificarla, aplicando a la sociologia el pensamiento de
Bacon: s6lo se vence a la naturaleza obedeciéndola. Y sin
embargo, aun en este dominio de la conciencia clara, el
psicoandlisis no deja de tener su lugar, en la medida en
que nos autoriza a generalizar sus conceptos directivos a
otras tendencias distintas de las tendencias sexuales. Exis-
te una frustracién de la razén como hay también una frus-
tracién de la libido, y también una desviacién de la razén
hacia la racionalizacién, bajo el choque de esta frustra-
cién. Hemos tratado de sacar sus consecuencias metodo-
légicas en el 1ultimo capftulo de este libro.

1 El principio de identidad, partiendo de la idea de mana,
don del inconsciente colectivo, por ejemplo (Jung), o del com-
plejo de la ganancia pequefia (nada se pierde, nada se crea)
(Bachelard).

323






BIBLIOGRAFIA GENERAL

Alfred ADLER. — Le Tempérament nerveur, tr. fr., Paris,
1928.

— Connaissance de U'Homme, tr. fr., Paris, 1948, Payot.

Karl ABRAHAM. — Traum und Mythus, Eine Studie zur Vél-

kerpsychologie, Schriften zur Angew. Seelekunde, vol.
4, Vienne et Leipzig, 1909.

F. ALEXANDER. — The Psychoanalysis of Total Persoaality,
tr.,, New York, 1930.

— Psychoanalysis und Social Disorganization, Amer.
Journ. of Sociol., XLII, 19317.

R. ALLENDY. — Capitalisme et Scxualité, Paris, 1931, Denoél
et Steele.

American Jouwrnal of Sociology, numéro spécial sur les rap-
ports entre le sociologique et la psychanalyse, XLV, 3,
novembre 1939.

G. BACHELARD, — La Formation de I'Esprit scientifique. Con-
tribution & une Psychanalyse de la connaissance objec-
tive, Paris, Vrin, 1938.

— La Psychanalise du Feu, Paris, 1939, Gallimard.

— L’Eau et les Réves, Paris, Corti, 1942.

— L’Air et les Songes, Paris, Corti, 1943,

— Lo Terre et les Réveries du Repos, Paris, Corti, 1948.
— La Terre et les Réveries de la Volonté, Paris, Corti,

1948.

BARNES, H. BECKER, F. B. BECKER, — Contemporary Social
Theory, New York, 1940.

E. BEAGLEHOLE. — A note on Cultural Compensation, Journ.

Abn. Soe. Psych., 1934,
Ruth BENEDICT. — Patlerns of Culture, Boston, 1934.
— Anthropology and the Abnormal, Journ. of. Gen. Psych.,
1937.
J. BLACKBURN. — The Framework of Humman Behaviour,
London, Kegan Paul, 1946.
—  Psychology and Patiern, 1945.
J. BOUTONIER. — I’Angoisse, Paris, 1945, P.U. F.

325



O. BRACHFELD. — Les Sentiments d’infériorité, Genéve, 1945.
H. BLUHER. — Die Rolle der Erotik in den mdnnlichen Ge-
sellschaften, Iéna, 1921.
E. W. BURGESS and L. S. COTTRELL., — Predicting Sucess or
Failure in Marriage, New York, 1939, (pp. 92-98).
Tr. BURROW. — Social Images versus Reality, Journ. Abn. and
Social Psych., 1924.
— The Law of the Organism, Amer. Journ. of Sociol.,
1937.
— The Biology of Human Conflict, New York, 1937,
CALVERTON and SCHMATHAUSEN. — Sex in Civilization, New
York, 1938.
C. M. CAMPBELL, — Symposium on the Relative Roles in Psy-
chopathology of the Ego, Herd and Sex Instincts, Journ.
of Abn., and Social Psych., 1921,
W. Paul CARTER. — The Only Child in the Family : a Com-
parison with Other Orders of Birth, thése, Chicago,
1930.
M. CHOISY. — L’Anneau de Polycrate, Essai sur les sentiments
collectifs de culpabilité, Paris, 1948.
L. S. COTTRELL. — Roles and Marital Adjustments, Public. of
the Amer. Sociol. Society, XXVII, 1933.
J. DALBIEZ. — La Méthode psychanalystique et la Doctrine
freudienne, 2 vol., Paris, 1936.
J. DOLLARD. — Criteria of the Life-History, New Haven,
Yale Univ. Press, 1936.
— Class and Caste in a Southern Town, New Haven, Yale
Univ. Press., 1938.

T. D. EL1OT. — Psycho-interpretation of Group Formation,
Amer. Journ. of Sociol., 1920.
E. FARIS. — Cultural Isolation and the Schizophrenic Perso-

nality, idem, XL, 1934.

0. FENICHEL. ~— The Psychoanalytic Theory of Neurosis,
New York, Norton, 1945.

FERENCZI. — Sex and Psychoanalysis, Boston, 1916,

— Further Contribution to the Theory and Technic of
Psychoanalysis, Londres, 1926,
J. C. FLUGEL. — The Psychology of Clothes, Londres, 1931.
— Man, Morals and Society : a Psychoanalytical Study,
New York, 1945,

A. FREUD. — Le Moi et les Mécanismes de défense, tr, fr.,
Paris, 1939, P.U.F.

S. FREUD. — Die Traumdeutung, Vienne, 1900. Tr. fr. La
Science des Réves, Paris, Alean, 1925, Nouvelle édition,
Paris, P. U. F., 1950.

—  Zur Psychopathologie des Altagsleben, 1901. Tr. fr. La
Psychologie de la vie quotidienne, Paris, Payot, 1922.
— Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, 1905. Tr. fr.
Trois Essais sur la Sexualité, Paris, Gallimard, 1922.

326



— Totem und Tabou, 1918, Tr, fr, Totem et Tabou, Paris,
Payot, 1923; nouv. éd. 1949.
—— Vorlesungen zur FEinfiihrung in die Psychoanalyse,
1916. Tr. fr. Introduction d la Psychanalyse, Paris, Pa-
yot, 1927.
— Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921). Tr. fr. Psy-
chologie collective et Analyse du Moi, Paris, Payot,
1927. nouv. éd., 1950.
— Die Zukunft einer Illusion, 1927, Tr. fr. I’ Avenir d’une
Hlusion, Paris, Denoél et Steele, 1934.
—  Das Unbehagen in der Kultur, 1929. Tr. fr. Malaise
dans la Civilisation, Paris, Denoél et Steele, 1984,
— Der Mann Moses und die monotheistische Religion,
1939, Tr. fr. Moise et le Monothéisme, Paris, Gallimard,
1948.
Erich FROMM, — Die Entwicklung der Christusdogmas, Ima~
go, 1930.
— Ueber Methode und Aufgabe einer analytischen Sozial-
psychologie, Zeitschr. f. Sozialforschung, I, 12, 1932.
— Autoritdt und Familie, in HORKHEIMER, Studien diber
Autoritit und Familie, Sozialpsychologischer Teil,
pp. 80-110, Paris, 1936.
— The Fear of Freedon, New York, 1941.
M. GINSBERG. — Les Conceptions sociologiques de Freud, Ca-
hiers Internationaux de Sociologie, 1948, v. V.
GOLDENWEISER. —— History, Psychology and Culture, Londres,

1923,
—  FEoarly Civilization, New York, 1932.
J. HALOWELL. — Culture and Mental Disorder, Journ. Abn.

Soe¢. Psych., 1934,

W. HOLLITSCHER. — 8. Freud, An Introduction, London, Ke-
gan Paul, 1945,

HORNELL HART.— The Science of Social Relation, New York,
1927.

Karen HORNEY. — The Neurotic Personality of Our Times,
New York, 1932.

— New Ways in Psychoanalysis, New York, 1939.

H. E. JONES. — Nightmare, Witches and Devils, New York,
1931,

— The Influence of Family Constellation, in Personality
Development in Childhood, Society for Research in
Child Development, I, 4, 1936, pp. 120-126.

JONES, FLUGEL et autres, — Social Aspects of Psychoanalysis,
Londres, 1924.

C. G. JUNG. — Wandlungen un Symbole der Libido, Jahrb. f.
psychoanal, und psychopath. Forschung, IV, 1912, Tr.
fr. Métamorphoses et symboles de la Libido, Paris, 1927,

— L’Inconscient dans la vie psychique mormale et anor-
male, Paris, 1928.

37



— L’Homme d la découverte de son dme. Structure et fone-
tionnement de UInconscient, tr. fr., Genéve et Anne-
masse, 1944,

— Psychologie und Religion, Ferry Lectures, 1937, Zairich
et Leipzig, 1942.

—  Psychologische Typen, Ziirich et Leipzig, 1942,

—  Wirklichkeit der Seele, Anwendungen und Fortschritte
der mneueren Psychologie, Ziirich et Leipzig, 2e éd.,
1939.

— Studien zum Problem der Archetypischen, Zirich, Era-
nos Jahrbuch, XII, 1945.

A. KARDINER. — The Role of Economic Security in the Adap-
tation of the Individual, The Family, oct. 1936.

— The Individual and his Society, New York, 1939.

-~ The Phychological Frontier of Society, New Yorw, 1945.
A. KOLNAL — Psychoanalyse und Soziologie, Leipzig, 1929.
KROEBER. — Totem and Taboo, Amer. Anthrop., XX, 1920.
R. LAFORGUE. — Talleyrand, Paris, 1948.

D. LAGACHE. — La Jalousie amoreuse, 2 v., Paris, 1947,
P.U.F.

H. D. LASSWELL. — Psychopathology and Politics, Chicago,
1930.

~— What Psychiatrists and Political Scientits Can Learn
from one Another, Psychiatry, 1, 1938.

J. St. LINCOLN, — The Dream in Primitive Culture, Londres,
1935.

A. MAEDER. — Die Symbolik in der Legenden, Mirchen, Ge-
brauchen und Triume, Psychiatrisch. Neurolog. Wo-
chenschr., X, 1908,

MALINOWSKI. — The Sexual Life of Savages in North Wes-
tern Melanesia, Londres, 1929. Tr. fr. La Vie sexuelle
des Sauvages du Nord-Ouest de la Mélanésie, Paris,
1930.

— Sex and Repression in Savage Society, Londres, 1927.
Tr. fr. La Sexualité et sa Répression dans les sociétés
primitives, Paris, 1932,

E. D. MARTIN. — The Behavior of Crowds, New York, 1920.

Margaret MEAD. — Sex and Temperament in Three Primitive
Societies, New York, 1923.

— Coming of Age in Samoa, New York, 1928.

—  Growing Up in New Guinea, New York, 1938.

— Male and Female. A study of the Sexes in a changing
‘World, New York, W. Morrow, 1948.

J. L. MORENO. — Who shall survive? Washington, 1934.

~  Psychodrama, I, New York, 1948.

W. F. OGBURN. — Bias, Psychoanalysis and the Subjective in
the Relation to Culture, Publ. Amer. Society, XVII,
1923, pp. 62-74.

G. PERRIN. — Psychanalyse et Criminologie, Paris, s. d.

328



Edgar PESCH. — La Pensgéc de Freud, Paris, 1946, Bordas.

— La Psychologie affective. Les bases inconscients du Psy-
chisime, Paris, 1947, Bordas.

PFISTER. — Lo Psychanalyse au service des éducateurs, Ber-
ne, 1921. “

PRUETT. — The Inferiority Complex, The Psychan, Rev.,
IX, 1922,

Lord RAGLAN. — Le Tabou de PIuceste, tr, fr,, Paris, 1938.

0. RANK. — Traum und Mythus, in FREUD, Die Traumdeu-
tung, op. cit.
— Der Mythus von der Geburt des Helden, Schr. zur An-
genw. Seelenkunde, 5, Vienne et Leipzig, 1909.
— Das Inzestmotiv in Dichtung und Sage, {dem, Vienne
et Leipzig, 1912.
—  Volkerpsychologische Parallelen zu den infantilen ge-
axual Theorien, Psychoanalytische Beitrige zur Mythen-
forschung Int. Ps. A. Verlag, 2¢ éd., 1922.
-— Die Doppelginger, Eine Psychoanalytische Studie, Ima-
go, 111, 1914.
— Die Don Juan Gestalt, Ein Beitrag zum Verstindnis
der sozialen Funktion der Dichtkunst, Imago, VIII,
1922.
—  Le trauwmatisme de la Naissance. Tr. fr., Paris, 1928.
0. RANK und H. SACHS. — Die Bedeuturg der Psychoanalyse
far die Geisteswissenschaften, Wiesbaden, 1918.
Bain READ. — Sociology and Psychoanalysis, Amer. Sociol.
Rev., 1X, 1936.

Th. REIK. — Ritnal Psychoanalytic Studies, 1931. Tr. angl. de
Prebleine der Religionspsychologie, Leipzig et Vienne,
1919.

— Der eigene und der fremde Gott, Zur Psychoanalyse
fiir der religiésen Entwicklung, Imago-Biicher, n° IIL

—  Psychology der Relation, New York, 1945.

P. RIKLIN. — Wunscherfiillung und Symbolik in MZrchen,
Schr. zur angew. Seelenkunde, Vienne et Leipzig, 1908.

W. H. RIvERS. — Dreams and Primitive Culture, Univ, Press,
Manchester, 1918.

— Conflict and Dream, in Psychology and Ethnology,
New York, 1926.

G. ROHEIM. — Social Anthropology, New York, 1926.

-— La Psychologie raciale et les origines du capitalisme
chez les primitifs, Rev. fran¢. de Psychan., 1929, 1.

—  Animism, Magic and the Divine King, Londres, 1930.

— La Psychologie de la zone de culture de I’Australie
Centrale, Rev. frang. de Psychan., 1932, 2.

— Animism and Religion, The Psychoanal. Quaterly, I,
1, 1932,

— Psychoanalysis of Primitive Cultural Types, Int. Journ.
of Psychoan., avril 1932.

329



— Primitive high Gods, The Psychoan. Quarterly, III,
1, 1934.
— The Riddle of the Sphinx, Londres, 1937,
— Psychoanalysis and Social Sciences, Image Publ., Lon-
dres, 1947.
M. H. SADDAR. — A psychoanalytic Approach to Culture,
Amer. Soc. Rev., 1936,
Max SCHELER. — Die Wissensformen und die Gesellschaft,
Leipzig, 1926.
M. SCHLESINGER. — Die Geschichte des Symbols, Berlin, 1912.
Louis SCHNEIDER. — The Freudian Psychology and Veblen’s
Social Theory, New York, 1946,
R. S. SEARS. — Survey of objective studies of psychoanalytic
concepts, New York, Social Science Research Council,

1943.

H. SILBERER. -— Phantasie und Mythos, Jahrb. f. Psychoan.,
11, 1910.

SOROKIN., — Les Théories sociologiques contemporaines. Tr.

fr., Paris, 1938.
‘W. STECKEL. — Die Sprache des Traumes, Wiesbaden, 1911.
0. STOLL. — Das Geschlechtsleben in der Vilkerpsychologie,
Leipzig, 1908.
H. S. SULLIVAN, — Psychiatry: Introduction to the Study of
Interpersonal Relations, Psychiatry, I, 1938,
— Conceptions of Modern Psychiatry, idem, III, 1940.
— Implications of Psychiatry, the Study of Interpersonal
Relations, for Investigation in the Social Sciences,
Amer. Journ. of Sociol., 1937.
— A role on formulating the Relationship of the Indivi-
dual and the Group, idem, 1939.
W. 1. THOMAS. — Sex and Society, Chicago, 1907.
VAN GENNEP, — Etat actuel du probléme totémique, Paris,
1920.
I.. WIRTH. — Clinical Sociology, Amer. Journ. of Sociol., 1931,

330



INDICE

Introduceion ........viei i e e 9

Primera Parte

UBICACION HISTORICA DEL PROBLEMA DE LAS RELACIONES ENTRE
EL PSICOANALISIS Y LA SOCIOLOGIA

Cap. I: Freudismo y sociologia ............cco.ouu 15
Cap. I1: Fundamentos de la sociologia psicoanalitica .. 37
Car. III: La sociologia psicoanalitica ............... 61
Cap. IV: Reaccién de sociblogos y antropédlogos ...... 95
Cap. V: Marxismo y psicoanslisis .................. 117
Cap. VI: El nuevo psicoandlisis y la sociologia ....... 137
Cap. VII: La sociologia y la antropologia contempora-
neas y el psicoandlisis ............. el 159

Segunda Parte

POSICION TEGRICA DEL PROBLEMA DE LAS RELACIONES ENTRE
EL PSICOANALISIS Y LA SOCIOLOGIA

Cap. VIII: El neurético, el nific y el hombre primitivo 203

Cap. IX: Sociologia de los suefios ....ovovevnvenn... 219
Cap. X: Sexualidad y sociedad ............c0vvnunn. 243
Capr. XI: El choque de las razas, las civilizaciones y el
Psicoandlisis . ... .. it il i i i 269
Cap. XII: Consecuencias metodolégicas .............. 301
CONCLUSIONES ...t vvtnvunnrnnsoearnonsanssncnssoseas 311
BIBLIOGRAFfA GENERAL . .vvvvuvntinnenraronnsonncnnns 325

331






COLECCION EXPERIENCIA

RALPH LAPP Y JACK SCHUBERT
RADIACION Y RADIACTIVIDAD

CARL F. VON_WEIZSACKER
ENERGIA ATOMICA Y ERA ATOMICA

ALBERT DUCROCQ
LA ERA DE LOS ROBOTS

ERICH KAHLER

LA TORRE Y EL ABISMO
(LA TRANSFORMACION DEL HOMBRE)

ALBERT DUCROCQ
DESCUBRIMIENTO DE LA CIBERNETICA

HANS SELYE
LA TENSION EN LA VIDA

ALBERT DUCROCQ
LA RUTA DEL COSMOS

ERICH NEUMANN

PSICOLOGIA PROFUNDA Y NUEVA ETICA

PAUL HABERLIN
GUIA DE LA PSICOLOGIA



KARL JASPERS
ESENCIA Y CRITICA DE LA PSICOTERAPIA

ERIC BERNE

MECANISMOS DE LA MENTE

MIRCEA ELIADE
TECNICAS DEL YOGA

HENRIK F. INFIELD

UTOPIA Y EXPERIMENTO

MIRCEA ELIADE
MITOS, SUENOS Y MISTERIOS

GERHARD KROPP
DE LAO-TSE A SARTRE

LEWIS MUMFORD

LA CONDICION DEL HOMBRE

GEORGE SOULE
IDEAS DE LOS GRANDES ECONOMISTAS

FRITZ RIEMANN Y OTROS
EL PSICOANALISIS VIVIENTE

MARGARET MEAD
EL HOMBRE Y LA MUJER



Termindse de imprimir el
25 de julio de 1961,
en los Talleres Gréficos
de la Compa#iia General
Fabril Financiera S. A.,
Iriarte 2035, Buenos Aire..





